

الجمهورية الجرَّائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالي والبحث العلمي المركر الجامعي بغرداية

# 

مجلة أكادمية دورية محكمة تصدر عن المركز الجامعي غرداية - الجزائر





مجلَّة الواحات للبحوث والدراسات ردمد 7163- 1112 العدد 5 (2009) : 13 - 33 http://elwahat.univ-ghardaia.dz

### 

عقيلة مصيطفى قسم اللغى العربية وآدابما المركز الجامعي غرداية غرداية ص ب 455 غرداية 47000 .الجزائر

مقدمة

لقد كان النص القرآني ولا يزال بعيدا عن مجال الدراسة الفعلية لأسباب عدة أهمها أنه نص ديني يستوجب قدرا من القداسة مما يجعل أية محاولة لاستكانه مكانته تتسم بالخوف وتحتاج إلى الكثير من الجرأة، كما أن أغلب المحاولات التي اقتربت من النص القرآني تتسم بالجزئية كالتركيز على إيقاعه أو بلاغته...الخ وهكذا غلب على هذه الدراسات الجزئية والتعميم، وكأنما تصر ألا تقول شيئا عن بناء النص وعموم نسجه، على أن السطحية تظل طابعها المميز لاسيما أننا في عصر يتميز بصراع المناهج التي أعلت من شأن النص وعدته إشكالا معرفيا، فهو بحاجة ماسة إلى المعاينة الحقيقية فالنص القرآني لم يقرأ جيدا إلا نادرا وما يزال ينتظر القارئ الحدديث، فهو نص فعال يتجدد بتجدد الذات القارئة، وكان هذا هو دافعنا الأكبر إلى هذه المقاربة فلما كان هذا النص في تكوينه البنيوي يقوم على تراتيبه واعية تنفي كل اعتباطبة، وإن كان هذا يبدو ظاهريا مما جعل الكثيرين يعتقدون تفكك هذا البناء، فكيف يمكن لنص أن يجمع وحدات نصية في الأحكام وأخرى في الميراث، وأخرى في المعاملات فيغض الطرف عن هذه الإختلافات ويوردها في نص واحد بعنوان واحد ومقدمة وخاتمة وسياق خاص عموما؟

تسعى هذه الدراسة إلى الإجابة المتقصية عن إشكال جوهري ما طبيعة العلائق الجوهرية

التي تنتظم هذه النصوص القرآنية التي أكسبها طابع البنى الشمولية المستقلة صوتيا ودلاليا وتركيبا وبنيويا؟ وهذا ما يقتضي منًا إعادة بناء النص النموذج وفق ما يتطلبه التشكل الأولي له أي إعادة التلفظ الكتابي له وفق ما بنَّه النبي صلى الله عليه وسلم عن طريق الوحي لنؤكد هذا الترابط الذي تقدمه هذه الهندسة الإلهية في سيرها وبنيتها ودلالتها الكامنة على مستوى الملفوظات الآيات التي تؤدي أن يكون الكل نتيجة هذه العلاقات القائمة، وهذا من شأنه أن يحقق قراءة بنائية ولهذا كان عنوان هذه الدراسة "بناء الخطاب القرآني".

إن طبيعة هذه الدراسة التي تتناول بناء النص هي التي حتمت انتخاب المنهج البنيوي السيميائي، حيث كان السميائي منهما وسيلة لبلوغ الأول، فهو نص لا تفترض طبيعته منهجا دون آخر بل يمكن أن يستفيد من كل المناهج، فعمدنا إلى أدوات إجرائية تستند إلى رصيد معرفي ضمن شروط الوصف والتفسير والتأويل، وفي ضوء ذلك كانت استعاننا بالتفسير الكلاسيكي محدودة جدا، فلم نشأ أن نوغل في هذه الإيستمولوجية المكونة سلفا لأنها تمثل أولا مرحلة وعصرا سابقا لا يمكن أن تحقق الإجابات الكافية عما يطرحه لقارئ الحديث لأن بعضها كثيرا ما يتأوَّل ما غيَّبه النص في بنيته الظاهرة، أو تتم بالسطحية في التحليل، ولما كان التأويل على إطلاقه خطيراً سعينا إلى تجنب متاهات النزعة الذوقية الذاتية، وحتى تكون آراؤنا على درجة قصوى من العلمية كان لابد من اعتماد الدليل من البنية اللغوية ذاتمًا متكئين على الجانب اللساني النقدي، دون السعى إلى إبراز القيم اللسانية الصميمية، لأن ذلك ليس موضوع هذه الدراسة وقوفا عند إمكانات اللغة التعبيرية وحدودها الصارمة، على اعتبار أن هذه النصوص قد قرأت مسبقا ولكن قراءها ما انفكت تعاد دون أن تكون دلالتها الكامنة قد تجلت أو أمكنها، وبناء هذه الإشكالية فقد قرضت سورة الكهف نفسها على تذوقنا لاعتبارات عدة أهمها: أن النص القرآني الجُملي لو اقتصر كله على هاته السورة لما حيل بينه وبين أن يكون بما أعظم وأكبر كتاب والأهم هو طبعة هذه السورة التي تتوافق في بنيتها وطبعة المنهج الذي نبتغيه من حيث كونها بنية تامة كباقي النصوص القرآنية الأخرى، ولكنها أيضا تضم في تشكلها الخطابي بنية سردية مهيمنة ثما يساعدنا على استجلاء إشكالية هذه الدراسة وهو ما بسمح بالإسترواح أكثر في التحليل، وقد تضمن هذا النص المتوسط - السورة- أربع بين سردية هي على الترتيب: قصة أصحاب الكهف، قصة صاحب الجنتين، قصة موسى والعبد الصالح، قصة ذي القرنين، ولاعتبارات أفضت أن تكون البنية السردية الأولى– قصة أصحاب الكهف – هي البنية المركزية في نص السورة قصرنا الدراسة عليها وإن كان هذا الإجتزاء غير مقبول على الصعيد المنهجي نظرا لتكامل النص

وتضافر سلومه البنيوية.

ستشمل دراستنا نص سورة الكهف على مستوى الآيات (09–19) وبعد تقطيع النص إلى وحداته الدالة على المستوى التشكُّلي نشرع في دراسة حركة تشكله انطلاقا من مطلعها البنيوي.

### المطلع البنيوي:

« أم حسبت أن أصحاب الكهف والرقيم كانوا من آياتنا عجباً » فهو يشكل استنكاراً ورداً على ردة الفعل والتفاعل بالاندهاش والتعجب إزاء أحداث قصة " أصحاب الكهف " التاريخية ويؤكده الدال عجباً والتي ظلت مثار جدل إلى أن تشكلت في هذا النص القرآني من هذا النص الجملي، ومن الباث المتمثل في الذات العليا إلى المتقبل الرسول صلى الله عليه وسلم ثم ساتر من معه، فقد كان هذا المطلع حافزاً لإثارة الموضوع الحقيقي الذي سيق من أجله الخطاب القصي، والذي هو الجدل حول أمور غيبية ورفض هذا الجدل العقيم، إذ مسألة الآيات ليست هي البعد الحقيقي وإنما هذا الفعل وهو الجدل، فكان بذلك اختراقاً أولاً وانحرافاً وتفجيراً أسلوبياً بتنزيل الإستفهام منزلة الإنكار ولكنه لم يفصل في هذا، إذ يبرز مبدأ هاماً من السمات القرآنية وهو التخلي عن الحادثة، فكانت عبارة عن المنطلق وليست الأسا ، وبذلك لم يكن القرآن كتاب وقائع تاريخية، ومن هنا يبدأ السير الدلالي والتركبي للنص المتشكل انطلاقاً من المقدمة:

توظيف خطاب المقدمة: تحوي هذه المقدمة أنوية مضغوطة، يبدو ألما مجرد إشارات التي ترسم مسار التحولات في القصة، والمقدمة في مطلع هذه القصة موظفة بنائياً وإيقاعياً وهي بمثابة مشروع لهذه القصة وتلخيص مكثف لما أوردته هذه البنية فكانت بذلك دليلاً بنائياً ومفتاحاً للجملة السردية، فهي وإن كررت الفاصلة فهي تنفلت من تكرار إيقاعية الملفوظات فهي ذات وزن حركي، فهي ترسم فعالية الحدث وتحدد النهاية وهي تعد الحاضر السردي ذو الإيحاءات المكثفة التي تشعر المتلقي بالقصد والغاية من القصة وتجلت فيها النهاية والإشارة إلى المقصد الذي ترميه من بعث الفتية والتجادل حول مدة لبثهم في الكهف في أحداث رئيسية: نوم، بعث وإن اعتبرها الكثير ألها تلخيص مجمل لمحتويات القصة ويرسم خطوطها العريضة في في حقيقة أمرها أوردت أحداثاً أضمرها السرد وأسقطها، فتبتعد بذلك عن التكرار، والتكرار الأخير لوحدة البعث جاء ليرسم غاية لهذا الخطاب السردي في نصه الظاهر، وبسرعة مدهشة يتجاوز

السارد الخطابية ويدخل نظام الدرامية لينفتح على الآخرين.

م1 « إذ أوى الفتية... وهيء لنا من أمرنا رشداً » يعلن بداية الخطاب السردي بتجاوز فعل الانفصال وتشكل بنية الخطاب الدعائي وانطلاقاً من المعلم " الفتية " والمعادل الرمزي " الكهف "، تتجسد الفاعلية بين الذات العليا التي لا تبدي هنا أية حركة وفاعلية الفتية المتجسدة في الانفصال والأداء الطقسي على النحو التالي:

وهي ثقة في عون مطلق قهار، وقوة مفارقة وذروة في التفويض، وهو يحمل في تناياه إزدواجية الحركة والسكون، ومع تكرار اللاحقة " هم " تعكس أن أمرهم ملحق بالله تعالى ومشيئته، وهي دواخل تصور حالة الإحتواء.

م2 « فضربنا على آذاهم في الكهف سنين عدداً » وهي تعد إستجابة سريعة وهي تعد استجابة سريعة والترتيب تعد استجابة سريعة لطلب الرحمة والرشد وتوحي بها "الفاء" الدالة على السرعة والترتيب حيث تتجلى فعالية الذات العليا من خلال المركب الفعلي «ضربنا» والقرين الدلالي هنا هو "النوم" حسب العلاقة التالية:

والملاحظ أن مسافة التوتر منعدمة بين الحدث الغريب وتفسيره، فكان بذلك تفسيراً مسبقاً لحدث النوم الطويل وليس كناية عنه، وإلا قلت درجة مقبولية هذا النص: فحذف المفعول به الذي هو "حجاباً "<sup>2</sup> أو "غشاوة" مما سبب طول النوم فأقنع بذلك المتلقي بطبيعة الأحداث في إطارها العجيبي<sup>3</sup>

ولنحدد هنا مكمن الخرق من ترتيب الصورة ذاتما، فالخرق يقع هنا في الجسد والجثة باعتبارها كائناً يشغل حيزاً في المكان، وبذلك تعطلت الوظيفة السمعية، ففعل النوم يبقى عادياً غير قابل للخرق في الذهن والتصور، بينما يتعرض الفتية للخرق في أصول صورتهم الطبيعية، وذلك بإضافة سمة الغشاوة المحذوفة التي تعني الستر والإخفاء والحجب بما يتناسب وطبيعة الرؤية التي تنميها القصة في تشكلها، فكانت بذلك عنصراً أساسياً في إغناء وتوليد الأحداث الجديدة

تتسم بالخرق والعجيبية "النوم" كحدث رئيسي ممفصل للتشكل السردي، والتحليل بالسمات يكون كالتالى:

وبهذه الصورة نفهم أن الخرق حصل في الفتية على مستوى الأذن ولم يحدث في الفعل وذلك هو مصدر العجب، فالمفعول به متصور في الذهن، غائب في الواقع الطبيعي فتحول بذلك حدث النوم من حدث مألوف إلى حدث غير مألوف، إذ إنتفاء السمع ينتج حتماً استمرارية للنوم وطوله يوحي به التقييد « سنين عدداً » الدال على القيمة الإحصائية المضبطة الأمينة للعون المرسل الوحيد ( الله ).

م3- «ثم بعثناهم... لما لبثوا أمداً »: تصدرت بحرف العطف "ثم" الدالة على التراخي، وذلك أنه بين الموت والبعث مدة غير يسيرة ولكن تعدادها موكول للذات العليا وغيب يقصر عنه العقل البشري، وجاءت حسب العلاقة التالية:

إذ نهاية الموت هنا (النوم) بعث وحياة، وغاية هذا البعث الدنيوي حسب هذا التشكل للخطاب السردي معرفة أدق الحزبين إحصاءً لمدة اللبث، تؤكد فعالية الذات العليا في فعل العد والعلم وهي غاية موكولة للام التعليل وغاية للبنية السردية، غير أن الموضوع الحقيقي للخطاب والرؤية التي تنميها القصة شيء آخر يكشف عنه التحليل والذي كان سبباً في تموضعها في هذا النظام التشكلي العام لهذا النص المتوسط، نترك المقدمة لنشتغل على مستوى الخطاب السردي التفصيلي لهذه القصة أي إستعادة خطاب الملفوظ الأول كحالة بنيوية مستقلة قبل أن ترتقي إلى الوظائف والمضامين المتعددة للنص المتوسط.

### الحركة I:

و1- م1: « نحن نقصُ عليك. .. ويهيأ لكم من أمركم مرفقاً »: تعد « نحن نقصُ عليك نبأهم بالحق » بنية استهلالية لهذا النص السردي في مستواه التفصيلي، وانطلاقاً منها تبدأ هذه الوحدة البنيوية الأولى بالنمو نحو تشكيل الحدث الأول والمتمثل في الخروج

والانفصال إلى الكهف، إلا أنه محذوف على مستوى الخطاب السردي. وقد تشكلت هذه البنية بعد تشكيل المطلع البنيوي الذي يحدد العلاقة بين الذات العليا والآخر أي الرسول صلى الله عليه وسلم كمتقبل أول ومجادليه، الذين طلبوا منه بيان " قصة أصحاب الكهف " لاستعلام ما فيها من العجب ومع بداية السرد يختفي المقصود – الرسول صلى الله عليه وسلم –ومجادليه ومن سار نهجهم من البشرية – ويحتفظ السياق بالموضوع أي إطلاق الأحكام حول أمور غيبية وتوسيع الجدل، وبعد الوحدة الثانية المتمثلة في المقدمة، يأتي العرض التفصيلي انطلاقاً من الحركة ووحدها الأولى، فهذه الوحدة على مستوى ملفوظاها الأولى تشكل امتداداً للمطلع البنيوي وتضادا معه، إذ هي تنفي الظن والحسبان بالحق اليقين فتشكل ثنائية ( الظن – الحق ) هذا الحق الذي يقاوم الزمن بثبوته عما تدل عليه الجملة الإسمية « نقص عليك نبأهم بالحق » الدالة على الثبات والاستمرارية والسارد هنا هو الذات العليا ثم بعدها يبدأ الخطاب السردي في تشكله فعلياً.

و1- م2: « وربطنا على قلوبهم...لقد قلنا إذاً شططاً» فهذه الكثافة الإيمانية والتضخم الروحي، فجر حركة أخرى متمثلة في فعل القيام، فهذا الملفوظ الثاني يمثل الحركة التي خرقت السكون، ونقطة التحول الكبرى وبداية التذمر من الواقع، وهي بداية الخرق والتخطى ولحظة الكشف ونقطة الصفر في نمو الحدث وتصاعده وتعكس نمو الوعي وبداية الحركة والانطلاق وتجسد الانفصال المعنوي الفكري، فمن خلال المركب "لن ندعو" ينتفى الشرك، وانتقاء هذا الانتفاء لهو الشطط والانحراف ن وثمة مركب محذوف من قبيل: "فإذا دعونا إلهاً غيره" « لقد قلنا إذاً شططاً» فهذا التغيب والاستبعاد اللغوي يوافق هذا الإستبعاد الدلالي واستحالته وهذا الانقلاب المحدث كان على عدة أصعدة فأسلوبياً ثمة تكريس للوظيفة التعبيرية، وهو نزوع نحو إثبات وتحقيق الذات الإلهية إلى غاية قوله: « إذ قاموا » فينزع نحو الغيبة لحكاية الحال، ومن ثم كان حدث القيام هو حدث طارئ ومفاجئ، لم يعرف التشكيلة المعرفة للحدث من بداية وتوتر ونهاية، وهو الحدث الذي ترتبت عنه سائر الأحداث الأخرى المتراكمة المتلاحقة متدافعة نحو الحدث الأكبر الرئيسي أي النوم الطويل، فكان بذلك حدثاً فرعياً ثانوياً يحوى عدة إشهارات فنية لا يستغني عنها وهذا الملفوظ يجعلنا مسبقاً أمام إحتمال طرف آخر يأتي ما استبعده الفتية، وورود المخصص أو التميم التحديدي\* «السماوات والأرض » في هذا الملفوظ للمحدد "رب" تعكس حقيقة مكانية وزمانية تبرز مفهوم الكون، وبالمقابل فإن هذا الكون رغم لا نمائيته فهو تابع للرب، إذ الأولى "السماوات" رمز العلو والسمو والسيطرة والملأ الأعلى والأرض رمز التدبي والضعة والملأ

الأدبى وقد وسع ذلك ملكاً وعلماً، وتدل على التقابل، فاستحق بذلك موقف التوحيد الذي يبرزه هذا الملفوظ، وكان هذا الحدث ذا نهاية مفتوحة مما يبشر بإثارة حدث آخر.

م1 – م3: « هؤلاء قومنا اتخذوا... ممن افترى على الله كذباً » فهذا الملفوظ يبلور العلاقة في إطار الثنائية الهو / الآخر، وينطوي تحت الهو: النحن: أي الذات العليا، وهم أي الفتية على إعتبار أن هاته الأخيرة هي إمتداد للأولى ولا تعارض بينهما، في حين الآخر السلبي المتمثل في القوم الوثنيين الذين يبرزون لأول مرة في هذا الملفوظ باللفظ قومنا) يبدو في تعارض معهما وتتبلور العلاقة بين طرفي الثنائية في منظور ثنائية ضدية أخرى هي (الحضور/الغياب) أي (التجلي/الخفاء)، فهذا الملفوظ يعكس ممارسات طقسية غير مبررة مخالفة للفطرة، تعرقل طاقات الخصب والانبعاث الروحي الإيماني لدى الفتية وهي لحظة التيبس التي تحاول أن تقمع الذات.

فهذه الوحدة اللسانية تشكل امتداداً للوحدة السابقة على اعتبار أنهما تشكلان رؤية الفتية وهي في الوقت ذاته حركة مضادة على هذا النحو:

(|V| + |V|) (V| + |V|) (

وبذلك يتحول الصراع إلى صراع نفسي بين الصمت ومساندة الآخر وبين أن يصلوا الآخر عن طريق المواجهة وهو أمر منتفي إذ لكل فعل رد فعل يساويه في المقدار ويعاكسه في الإتجاه، بينما المؤشر " فتية " توحي بالقلة عدداً وقوة، فتنتفي المعادلة بين القوتين بعذا الشكل:

|                                                                                                                | الآخر (-) | <b>—</b>                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|-----------------------------------------|
| (89838) (8988) (8988) (8988) (8988) (8988) (8988) (8988) (8988) (8988) (8988) (8988) (8988) (8988) (8988) (898 | الآخر (+) | 10.000000000000000000000000000000000000 |

**←** 

وبذلك يخفق الآخر (+) ( الفتية ) في تحقيق ربط بين الذات العليا والآخر (-) (القوم) ولكن الآخر (+) يجيش بتعاطف عميق مع الذات العليا، ويصبح امتداداً لها في الواقع الطبيعي والخارجي، وبذلك تعد هذه البنية بؤرة للتوتر الحاملة إلى التغيير، إذ مكمن الإختراق والشذوذ الإنساني ليس فقط في فعل التعدد إنما هو في الجدل الملتبس بالكذب على الله، ثم إن هذا الإختراق والشذوذ والإنحراف ينسحب على لغته الإنجازية، فمن خلال قراءة لسانية مبسطة لهذا الشكل الخطي المتبث، كإختفاء التعريف في "آلهة " يؤدي دوراً سلبياً في إبراز التنكير كقيمة خلافية سلبية لأنما فعل ليس له شرعية الوجود، كذلك يتجلى هذا الشذوذ والانحراف في تقديم المحدد الهاء في "من دونه" على المرجع "الله"، كذا الالتفات من الصيغة الماضية "اتخذوا" نحو المضارع "يأتون" لاستشراف المستقبل الموسوم بالاستحالة في التدليل.

ويعكس كذلك هذا الامتناع المنطقي حذف جواب لولا لغيابه نهائياً ثم إن التفريغ اللفظي «فمن أظلم ممن افترى على الله كذباً» يتعلق الأمر بأصناف من الأشخاص المحددين من قبل الباث لا يكشف هويتهم فحول بهذا التفجير الأسلوبي الاستفهام استنكاراً، وهذه الوقفة لتعميق دلالة الإختراق والانحراف الذي أخضع له السير التركيبي للنص، فهذا السلوك الذي أحدث المفارقة والصراع أنتج خيارين: إما المواجهة أو الفرار، الذوذ واللاذوذ وعدم التكافؤ هو الذي ولد ردة الفعل بتحويل الصراع من الفكري إلى النفسي الذي أنتج فعل الحروج والانفصال «وإذا اعتزلتموهم... فأووا إلى الكهف» الذي تولد عن بنية في منتهى التوتر والإثارة تحمل إشعاراً فنياً بردة الفعل.

و1 — م4: « وإذا اعتزلتموهم... يهيء لكم من أمركم مرفقاً»: وهذا كان نتيجة لوعيهم وإدراكهم، ويعكس تصاعد الحدث، فهذا النفصال والتباين الفكري سيولد حتماً الانفصال المكاني، فالإشارة والتوتر المتمثلة في البنية السابقة، إدت إلى تولد هذه البنية التي تجلي موقفاً درامياً المتمثل في قرار الانفصال المفجر من تلك العلاقات الجدلية، وهي استجابة لوقف محدد وتصعيد له، تجسدها وضعية هذا الخطاب، ويعكس وعي الذات بالمغايرة والإختلاف والنفور من التوازي والتشابه وطلب البدائل، أدى إلى إقصاء ذواهم ورفض التشيء والتفاصل الواضح بينهم وبين العالم الخارجي ووسع الهوة بينهم فأفقد التوازن وأزم الذات، أدى إلى خرق هذا النظام المتحجر والبحث عن الاستمرارية والتجدد والتشكل ثانية، باختيار النظام البدائي "الكهف" ومن ثمة فهي عماز باللافعالية والسلبية فإذا كان الآخر (-) رمزاً للإعاقة فإن الآخر (+) لم يدخل في مواجهتهم

وتخلى عن المقاومة واختار اللاذوذ وهو يدخل في باب التأزم لا العجز والوهن، والذي أحدث تخلخلاً على مستوى العالم القصصي، فكانت هذه هي اللحظة الجوهرية في القصة وهي لحظة توحي بالخصوبة والإمتلاء الوجداني بإكتساب الآخر (+) القدرة على الفاعلية، ولكنها فاعلية سلبية لأنها لا تحدث تغييراً على مستوى الآخر (-) ويبدو أن لحظة اللقاء بالرفض والتذمر هي ذاتها لحظة الانفصال والفراق.

بعد أن جسدوا رؤيتهم في الملفوظات البنيوية السابقة كان منطقياً أن تكلل بفعل يمثل الرفض لكل شكل من أشكال التسلط والظلموالطغيان، فكان فعلهم الثوري لا صدامي ولكنه اعتزالي، لم يتعد مستوى الذات بالتحسين، بمعنى غياب البعث والانبعاث الحقيقي المنشوذ والمتمثل في حرية الممارسة المعتقداتية الصحيحة، ثما أدى إلى البحث عن عالم خاص طافح بالحركة الروحية والتدفق والنشوة الإيمانية، فكان "الكهف" هو البديل المضاد، وأول ورود لهذا الرمز كان في هذه الوحدة على مستوى هذه الحركة، فكان في الحقيقة تفويضا ولجوء اإلى علم الله والإطمئنان إليه فهو رمز الستر والحفاء والحفظ والرعاية.

والاتصال به اتصال بالذات العليا، والمعادل المثالي الطافح بكيانات نابضة بالجوهري المطلق وأنه رمز الخلاص الإنساني في إطار الغربة الفكرية والحسية، فورود هذا الرمز هنا حرك حركة الانبثاق في سيرورة الخطاب القصصي، وخلخل معالمه، وهو تحول إلى الفطرة والطبيعة قبل كل شيء وخلق للحركة الصاعدة، فهو ينقلنا بعيداً عن حدود النص، ويجعلنا نتأمل نصاً آخر وهو نص خفي أو غائب، فلا ينحصر عند "الكهف" كمعطى حسي باستنطاق دلالته الداخلية، والنصف الثاني من هذه البنية « ينشر لكم ربكم من رحمته ويهيء لكم من أمركم مرفقاً» فهي تربط هذا الانفصال بالجدوى واللاعبثية، فهذا التصاعد والتسامي الدرامي يوافقه تصاعد وتسامي روحي، «فأووا إلى الكهف» مركب فعلي غير اتجاه النص وأحدث فيه شرخاً، يوحي بالعبور من مسافة الإختيار والخروج للإقتلاع من واقع يميزه الإتضاع والإستلاب والتجسيدية بالعبور من مسافة الإختيار والخروج للإقتلاع من واقع يميزه الإتضاع والإستلاب والتجسيدية

وجدوى الإختيار يكشفها الشعور التفاؤلي «ينشر لكم ربكم من رحمته ويهيء لكم

من أمركم مرفقاً» توحي بخصوبة اللحظة وتعكس بنية انتظار وترقب ممزوجة بيقين الإنبعاث الحقيقي لهذا الدين المنبعث من يقين الشفرة (يهيء، ينشر) الموحية بتفجير الفسحة والفرج والإتساع، فيتعدل دال "الكهف" من الدلالة على الضيق والظلام إلى الدلالة على الوسع والفرج فهو إعادة إعتبار للفطرة وتجاوز ما بطل من رواسب المجتمع أي توثيق الصلة بالكون

أي بالله، والإطمئنان إلى الآتي المغترب في ضمير الغيب الذي يكشفه لفظ "الكهف"، وبذلك تبدو سيرهم سيرة قدرية بطابع درامي، تجسدها اللاحقة "كم" الملحقة بالتفريغ اللفظي لهذه البنية «ينشر لكم من رحمته ويهيء لكم من أمركم مرفقاً» التي تجسدها حسياً إلحاق أمرهم بالله أي الظن بالله الظن الحسن<sup>8</sup> والحوار المنبعث إبتداءً من «إذ قاموا فقالوا... من أمركم مرفقاً» توحى بأصوات تتقابل على مستوى الحوار ولكنها تعود لتتوحد ويصير الأنا أنت، فهو وإن كان ينطلق طبيعياً من ألسنة المتخاطبين غير موضوع ولا مجلوب لكنه موح هنا، فهاته الموقفية تنبعث منها نبرات السردية الموظفة، فهذا الملفوظ على مستوى الوحدة المكللة بالرحمة والتهيئة، الموسومة بالتوكل والإطمئنان لعلم الله الحافظ والحاضن "ينشر، يهيء" فهو يبطن وعداً بالعودة والتشكل والولادة والإنبعاث الحقيقي (الروحي)، فالماضي بالنسبة لهم لم يكن زمناً للفاعلية ولذلك فهم على انتظار الآتي "ينشر، يهيء" أي الفرج الرحماني، الذي يمكن أن يقيم توازناً مع حالة القلق والحزن التي يبعثها التباين الفكري ويكثفها غياب التكافؤ، فهم يواجهون "المدينة" رمز الشرك والتضليل عن طريق الإستنجاد "بالكهف" رمز التوحد والإطمئنان والستر، وهذا الإستنجاد دون شك هو بحث عن الحرية الضائعة في ظل الإعتقاد الأسمى ومنافاة الجدل في ما هو فوق المدارك العقلية، التي غيبتها معطيات الواقع المضاد، فهذه الحركة تريد أن توازن الحاضر يبعثه والماضي قبله يمحوه وذلك ببعث الآتي في حيويته القصوى "ينشر، يهيء"، فهم بذلك يتحركون في زمن إلى الأمام، وحالهم في المدينة لا يبدو متجانساً لأنه يعبر عن القلق والحزن وفي ذات الوقت يعبر عن الإطمئنان والتفاؤل لما تأتى به مشيئة الله، فالنظام الفعلى تتحرك وحداته في إطار ثلاثة حقول: حقل الذات العليا المتحركة في إطار التثبيت والإعانة، وحقل الآخر (+) المتحرك في إطار العجز والقلق والتفويض والإطمئنان إلى علم الله ثم حقل الآخر (-) فهو يتحرك في إطار الإصرار على الشرك والعبثية واللاجدوي.

و تقابل طرفي الصراع يوضحه المركبان التاليان من هذه الوحدة فحقل الآخر (+) هو امتداد لحقل الذات العليا في هذه الوحدة

« لن ندعو من دونه إلهاً» → نفى الشطط

« اتخذوا من دونه آلهة» ◄ الإفتراء والكذب، وتحول هذه الوحدة في الملفوظ الرابع لها من الخبر والسرد إلى الإنشاء "فأووا" مثلاً، فهو تحول من التعطيل إلى الحركة، ولنؤكد أن هذه الحركة في فعلها التغيري لا تعد حركة حقيقية لأن فعلها لم يتعد الذات نلحظ أن هذه الوحدة من خلال دليل ألسني توظف الإسم توظيفاً ظاهراً يبلغ 24 اسماً مقابل 15 فعلاً موزعاً على

الحقول الثلاثة.

فهذه البنى الإفرادية\* تعكس غياب المواجهة وأي فعل تغييري أو إصلاحي للخرق الحاصل، والسيطرة المطلقة للتمحيض الاسمي\*\* تدل على تغلب الجانب السكوني على الحركي، ولكن رغم ذلك فهذه الأفعال تعكس رغبة في التغيير والتخطي والتجاوز ويلاحظ أيضاً حضور جميع الأطراف في هذه الوحدة، وما يؤكد هذا الحكم أن معظم الأسماء بدائية \*\*\* كانت أو نتيجة تمحيض معظمها يلحق بما مخصص أو تميم تحديدي مثل: الحق، نبأهم، ربمم، قلوبهم، السموات، الأرض، الله... الخ، ثما يقوي طاقة الحضور كقيمة خلافية لأنها تعكس حضور كل الأطراف.

ففي هذه الوحدة ظلت إمكانات الإنبعاث الحقيقي فيها مستحيلة وصعبة لغياب التكافؤ، فتظل تحوم في دائرة الإمكان إلى أن تصل حدود الإنفجار، فتبدو البنية النصية وكأنها سائرة في تطوير جدلي يعلن عن صراع آسن بين أطراف خفية مجهولة لكنها تفصح عن هويتها عبر صفات توحي بمواصفاتها، ومن ثم يكون الحضور منعكساً في نقيضه، الذي من شأنه تفجير النواة الدلالية، فما الذي سيسفر عنه السطح الدلالي ويختفي داخل عمقه فيما يأتي؟ فمن خلال هذه الوحدة التي خلقت مستويين للحركة يشكلان ثنائية ضدية أساسية، تتجلى في طبيعة العلاقة بين الذات العليا والآخر، فالملفوظ الرابع من هذه الوحدة يعرف تطوراً على عدة مستويات، فيمثل بذلك بؤرة للقصة الذي تلتقي فيه البداية بالنهاية فتبدأ خيوط النسيج فيه بالتشكل بوضوح من خلال حضور البعدين:

الرحمة والتهيئة مما يحملنا إلى مستقبلية هذا الخطاب القصصي، ولعل أهم تطور هو الوصول إلى تشكيل الحدث الأول إبتداءً من ردة الفعل في قرار الإنفصال التام، والذي كان نتيجة هذه الوعي الذي كان بداية لإثارة المشاعر المتعارضة، الأمر الذي ترتب عنه التخطيط لردة الفعل المتمثل في قرار الإنفصال، الذي أمدنا بقيمة معلومية تجاوزت مجرد إثارة الحدث اللاحق إلى مستقبل الفكرة والمعطى الدلالي لهذا الخطاب القصصي عن طريق الدوال "رحمة"، "مرفقا" فقد حافظ على خصائص الحدث المكتمل من بداية تولد توترا فيه إثارة إلى نهاية مفتوحة وتسمح بتولد حدث جديد.

إن كان فعل الانفصال هذا ورد مضمرا في الخطاب السردي، على أسا أنه يفهم من خلال السير الدلالي للنص المتشكل، فهو موكول للنص الغائب وإلى قراءة التقبل وجماليات التلقي، بإشراك المتقبل في إنتاج النص، وأن لحظة الانفصال هذه عن الآخر (-) هي ذاتما لحظة الإتصال بالذات العليا "فأووا" وإستنجاد بما، فوضعية الخطاب هذه تسمح

بالحديث عن أن متلفظ وعن مرسل إليه متغير ولكنه محدد في الآخر (+) والمركبات الفعلية "ينشر"، "يهيء" تظهر مرسلاً وحيداً أي "رب" ومفاعلا مرسلا إليه ومحدد بدقة هو الآخر (+) المشكلة لبنية الخطاب الدعائي.

وفي ضوء هذا التأويل يكون من الطبيعي الحديث عن امتداد الملفوظ الأول من الوحدة الأولى من الحركة I – في نسيج الملفوظ الرابع من الوحدة ذاتما، فهاجس الإيمان في قوله " آمنوا بربمم " وتجلياته بالرفض والاستنكار والبحث عن الخلاص يمتد بظلاله على السير التركيبي الاستبدالي والدلالي للملفوظ الرابع، ويقيد المطلق بالانتقال من العام " رحمة " إلى الخاص " مرفقاً " ففي هذه الوحدة تنسب الفاعلية كلها للذات العليا وهي فاعلية تثبيت وتمكين والتي كان موضوعها الطرف الآخر (+)

فأفعالها على مستوى الملفوظ الأول تتجسد معظمها في الزمن الماضي، وفي كون كل ما يشير إلى الآخر (+) ( الفتية ) ضميرا أو اسما مكنى " فتية " ولكنهم سرعان ما يستمدون فاعليتهم، بعدما تمت فاعلية الذات العليا، وهي فاعلية رفض واستنكار وضجر وثورة على أحكام كاذبة حول ما في ضمير الغيب، تعكسها الأفعال التالية:

|        | وا  | قام    | ś                                        | يبدو أن كلما يشير إلى الآخر (+) جاء    |
|--------|-----|--------|------------------------------------------|----------------------------------------|
|        | وا  | قال    |                                          | على شكل ضمير أو اسم.                   |
|        | و   | لن ندع | 2                                        | فهناك إذن 6 أفعال للآخر (+) تمثل العدد |
|        | نا  | قل     |                                          |                                        |
| مصيطفي | تمو | اعتزل  | nenuneroneroneroneroneroneroneroneronero |                                        |
|        | وا  | فأو    | 25                                       |                                        |

الأكبر من وحدات النظام الفعلي المشكلة للحركة في مقابل الوحدات الفعلية المنسوبة إلى الآخر (–).

قوم اتخذوا آلهة بسلطان ئا يأت بسلطان و افترى كذباً من يعبد

فالفاعلية المنسوبة إلى الآخر (+) هي فاعلية قرار وحسم رغم كثرة الأفعال المنسوبة للآخر (+) فإنما لم تحدث تغييراً على مستوى الواقع والآخر (-)، وثما يدل أيضاً على عدم المواجهة للآخر (+) والإكتفاء بفعل التغيير القلبي، أن معظم الوحدات الفعلية المنسوبة للآخر (+) أفعال لازمة التي يوضحها المخطط (2) فهي أفعال عاطلة لم تتعد حدود الذات بفعل تحسيني معظمها أفعال تلفظ ما عدا "اعتزلتموهم" و"أووا"، لكنها لم تخرج من حيز التلفظ فتعبر عن التوتر وجهد المفاعل للهوة القائمة بين فاعل يعترف ويؤمن بما غيب دون جدل وآخر لا يعترف ويجادل.

فالآخر (-) يبدو حقل نظامه الفعلي يعكس غياب التوتر فتظل الفاعلية هنا للآخر (-) وهذا ما يعكس فعلاً وضعهم في المدينة، فالفاعلية هنا إذاً هي فاعلية شرك وتعدد وتجسيد، وهي مسألة غيبية، فكيف علموا أن قد اتخذ الله شركاء في الحكم، ومن وجهة شمولية نجد أن الفاعل الحقيقي أو العون النحوي هو الذات العليا، وأول فعل منسوب له هو "نقص" في مركب اسمى للدلالة على ثبوت ورسوخ هذه الصفة أي "الحق" لما يقصه

الوحي على مر الزمان.

وأول فعل يسند للآخر (+) هو "آمنوا" في مركب اسمي أيضاً للدلالة على استمرار هذا الفعل في الماضي والثبوت عليه في مستقبلية هذا الخطاب السردي، وهو أول توصيف

ينبغي توفره، كذلك أول ورود للفعل للآخر (-) كان مسنداً في مركب اسمي "اتخذوا" الدال على الخرق والاستبدال، فبداية هذه الأفعال توحي بجو السكون والثبات، إلى "اتخذوا" الذي كان بؤرة للتوتر الذي أدى إلى تزييف الحقيقة بالباطل، وقلب الأوضاع فمعظم هذه الأفعال تكشف عن حركة تغييرية استبدالية، تشملهم وقومهم، وما يعبدون.

فيرتفع سير الدالة من الثبات نحو الحركة السريعة، فتجسد (اتخذوا، افترى) عنف الآخر (-) وطغيانه على الحركة الحقيقية، فبعد هذه الحركة يبدأ الملفوظ الرابع، ويصبح وجود الآخر (+) أعمق حضوراً إلا أن فاعليتها ما تزال سلبية، إذ أنها تتجسد في الجدل ورغبة الاعتزال في خيبة عميقة لتعيش وحدتما وعزلتها، فوجود الآخر (-) يعمق فاعلية الآخر (+) ويطورها من الاستنكار في « ومن أظلم ممن افترى على الله كذباً » إلى الانكار الفيزيائي المتمثل في "اعتزلتموهم، فأووا" والحركة المنسوبة إلى الآخر (+) المتسمة بالانفصال ليست زوالية عدمية وإلا لاكتفوا بقولهم "فأووا إلى الكهف".

فالملاحظ أن الذات العليا تتوازى مع الآخر (+) الذي يمتلك فاعلية من نوع آخر: إيمانية روحية وتتعاكس مع الآخر (-)، فالأولى تتصل بالسماء أي المستوى العلوي: الطبيعي: كهف والثانية: المستوى الأرضي فتظل حبيسته: المدينة، المستوى العلوي // المستوى السفلي أو السماء // الأرض والتي جسدها كتقابلية الملفوظ الثاني « ربنا رب السماوات والأرض».

فحركة الفتية التصاعدية من القيام إلى التوحيد إلى الاستنكار والرفض ثم قرار الانفصال وإذاً اتسمت بذلك فهي تبدو انهيارية في انفعاليتها معاكسة لانفعالية الآخر (-)، إلى أن تنتهي هذه الحركة التصاعدية إلى الاتصال بالله، مثلما ابتدأت في قوله «آمنوا بربحم» فهي تشكل تكراراً لها وإضافة، فهي بهذا الفعل تخرج من حدود النفس في المركب الأول إلى الواقع في المركب الأخير، أما صورة الذات العليا فإلى هنا تبدو محايدة إذ لم تقم بفعل أو حدث تغييري يذكر، رغم ما أثارته بؤرة «هؤلاء قومنا اتخذوا» من شطط واختراق وشذوذ وسط الرؤية الصحيحة.

وأخيراً على مستوى هذه الوحدة من الحركة البعد أن لاحظنا تشكل حدث الانفصال إلى الكهف كحدث أول الوارد محذوفا مع إبقاء ما يدل عليه «إذ اعتزلتموهم...فأووا» فهو يمثل الحدث الناضج المتزايد المتشكل تدريجياً من بداية وإثارة موسومة بالتوتر، أدت إلى تولد الحدث المفتوح بطلب الرحمة والإرتفاق، فبإنشغالنا على مستوى التلفظ أي فعل إنتاج النص الذي أدى إلى تحصيل النص وتحقيقه في صورته النهائية، فالملاحظ على مستوى هذه

الملفوظات إضافة إلى هذا التتابع في تشكيل الحدث والتوالد من بعضه، أن هذه الملفوظات المسكونة بها في سيرها التركيبي، والتي أنتجت في وضعيات خطاب معينة تبدو متماسكة فيما بينها بروابط العطف لتدل على الترتيب والتعاقب والتسلسل مما أدى إلى إختزال بنية الوحدة الأولى من الحركة I من 4 ملفوظات إلى 3 ملفوظات، فالملفوظ الثاني يضم ملفوظين لأن ثانيهما استرسال مباشر واستكمال اقتضته موقفية فعل القيام في مشهد التخاطب، مما يدل على شدة ترابط هذه الوحدات الصغرى وتوالدها من بعضها البعض وهو أمر تتطلبه البنية السردية غالباً.

J = 0 حJ = 0 دوترى الشمس إذا طلعت... لملئت منهم رعباً» فهكذا انطلاقاً من زمن القهر في الحركة الفرعية J = 0 في صورة إصرار القوم على فكرة التعدد الديني والجدل حول مسائل غيبية فكانت بذلك بؤرة للتناقض واللامنطق دون إقامة برهان ساطع، وهنا يتخذ التضاد شكلاً أوسع وتتضح المفارقة، فالقوم يؤمنون بمنطق يطعن في مسألة الغيب أو ما هو موكول لله فيعددون الآلهة، والفتية يرفضون هذا المنطق مما يخلق توتراً على مستوى الذات ويولد الموقف المغاير بدرجة قصوى من الإثارة، فيمارسون فعل الرفض والانفصال والاستنجاد بالكهف، لتحقيق توازن داخلي.

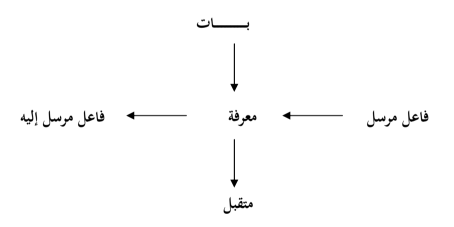
ومن ثم يصبحون أكثر قوة على ممارسة الفعل الديني، فحدث الانفصال هذا وإن كان ينتمي إلى منطق الأحداث فقد ورد محذوفاً، فهذا التغيب في الحقيقة له دلالته، وذلك ليسم القصة بسكونية مطلقة، ويصور حسياً جو الكهف غياب أفعال حقيقية مغيرة وهي تؤكد تغلب المركبات الإسمية، ومنافاة للتكرار ورد هذا الحدث في خطاب المقدمة والذي ورد مشفوعاً بالدعاء «إذ أوى الفتية إلى الكهف» هذا الحدث الذي أدت إليه المراحل السابقة والمتمثل في فعل الانفصال والذي لا يمكن أن يحقق التوازن المطلوب، وهو ما تؤكده بنية الخطاب الدعائي في خطاب المقدمة، الذي يحفز على تولد حدث آخر يمثل ردة فعل اتجاه الاضطراب الحاصل، وتختزل بنية الملفوظ الرابع من الوحدة I بنيتين لخطاب دعائي قبل الانفصال ضمنياً وبعده الموضح في حطاب المقدمة.

تأتي الوحدة (2) للدلالة على سرعة الاستجابة، فتأتي هذه البنية والحدث فيها قد شكل منذ مدة، المتمثل في حدث النوم، ويقدم في هذه الوحدة على أنه حدث طارئ غير متوقع يدخل على التدفق السردي مع غياب مراحل تشكله ويؤدي إلى انقلاب الوضع وإحداث توازن يؤكده المركب «وتحسبهم أيقاظاً وهم رقود» فكان بذلك الحدث المسكن

والحدث الذي تضافرت معظم الحركات الفرعية للحركة I على تشكله، فكان الحدث الرئيسي الممفصل للقصة، والذي يحمل بحد ذاته إشعاراً فنياً بتولد حدث آخر ناتج عنه.

وهكذا جسدت الوحدة البنيوية الثانية من الحركة I هذا الحدث الرئيسي وهو حدث مفرد غير مزدوج ومفاجئ وبهذا يعود النص لينتج ذاته من جديد، حيث ينطلق من فعل الرؤية المضارع، وهو خطاب عام لم يقصد به شخصاً محدداً، فهناك مفاعل مرسل وحيد ومفاعل مرسل إليه متغير، وإن كان الرسول — صلى الله عليه وسلم — هو المرسل إليه الأول، فقد حذف بذلك مرجع الضمير الذي يصدر عن وعي خاص في تجاوز هذا النسق النحوي ليخرج هذه الوحدة من الخصوصية، وغياب العون النحوي تكريس مسبق لمشهد الغياب، وتكثيف لدلالة الستر والإخفاء وانتقال من التجلى في المدينة إلى الخفاء في الكهف.

فالفعل "ترى" يعكس فاعلاً قليل المعلومات آخذاً بالظاهر، يمثل الانسان في صورته العامة، ولحظة الرؤية هذه هي لحظة تواصل والتقاء فبهذا المجموع المعجمي المتجانس ومقروئية وحداته المكونة كمشمولات وصفية تفتح المجال أمام توسع محمولي وظيفي: شمس، كهف، فتية، كلب، والإشارة إلى الشمس تجعل هذا النظر قابلاً للتصديق على هذا النحو الذي يحقق اتصالاً مكانياً واتصالاً معرفياً.



(شمس، آخر (+)، کھف)

فالآخر (+) يصبح موضوعاً للوصف، فالرائي هنا ذات واصلة \*، فتوجيه الأنظار خطوة أولية تسبق عملية الإقناع وتخدم منهجية الإبصار لتحضير العقول والنفو للتلقي والانفعال وهو دفع لإعمال الفكر في دائرة الغيبيات ونقله لينظر مبادئ لها، إلى أجواء

يتملاها الخيال، والشمس هنا رمز الاختراق والإفراز الإشعاعي والضوء فهي رمز الكشف والوضوح .

فالملفوظ الأول المتموضع على مستوى الوحدة II من الحركة I يمثل تجليا خارج الكهف وهو المقطع الوحيد على مستوى الخطاب السردي ونسيج القصة الذي يبدأ بمركب فعلي عونه غير الذات العليا، فالصورة تتسم بالشعاع والبصرية المجسدة لاستحالة الرؤية غير البصرية، فإيقاع هذا الملفوظ هو إيقاع تحول وولادة غير نمائية، فالشمس تولد كل يوم من جديد، مشكلة دورة تحول وتجدد فهي حركة كونية، فهذا المناخ المتميز بحركته التحولية تبدو من خلاله في هذا الملفوظ لا متناهية من خلال الفعل المضارع "تزاور تقرضهم" فحركة الشروق والغروب باعتباره فعل زوال لكنه زوال يبشر بالعودة ما دام كل غروب إلى شروق، هي حركة وجود لتشكل جديد ينبثق من قديم.

حركة الشمس هنا موسومة بالاختراق للمألوف والانحراف عن طبيعتها، فهي تحول دون وصول النور إلى الكهف انطلاقا من دلالة الفعلين " تزاوره تقرضهم "اللذين يجسدان حركة الابتعاد والانفصال واللاحتواء فثمة تحكم في إفرازها الإشعاعي ومن ثم فهي توحي بسوداوية معتمة، وبذلك فهي تعمق طاقة الخفاء والستر في الكهف، وتتحول بذلك من دلالتها على الكشف والوضوح إلى الدلالة على الستر والإخفاء كالتالي:

تحليل بالسمات:

الشمس: [ فاعل مجاز مرسل] + [ فعل: طلعت] → كشف وتجلي [فاعل: مجاز مرسل] + [ فعل: غربت تزاور، تقرضهم] → ستر وإخفاء

والكهف والفتية والمستقبل لهذا الفعل، فهي في علاقة احتواء وتلاحم مع الكهف وفي قطيعة مع الفتية الذي تعمقه دلالة الفعلين، الأول الذي يعني الميل<sup>10</sup> واللفظة ذاها توحي بدلالة الإخفاء انطلاقاً من الإدغام حيث أصلها تتزاور، والفعل الثاني "تفرضهم" الذي يعني القطع والانفصال التام<sup>11</sup> فتعطلت بذلك نسبياً وظيفتها الحقيقية، فكان بذلك خرقاً وعدولاً يتناسب وطبيعة الرؤية التي تنميها القصة، وعن طريق التحليل السابق نفهم أن الخرق حاصل في وضعية الكهف ذاته لا في فعل الشمس، وبالتالي فهو مستعص غير قابل للكشف النهائي، طبيعته بحد ذاتها أقوى من أن تكشفها الشمس، إضافة إلى ذلك فالكهف كمعطى حسي هو عنصر ترابي والشمس عنصر ضوئي، ومن ثم فالضوء رمز التجلي والكشف، والتراب رمز الخفاء

والستر، ولا يمكن للضوء أن يخترق التراب إلا نسبياً وهما عنصران يتعاليان فوق الزمن.

ومن تم فهناك تجلي نسبي بما يعادل الظاهر ولكنه يظل في منأى عن الباطن، ولا يكشف حقيقة ما بداخله وبذلك يتحقق المعطى الدلالي الشامل لرمز الكهف فهو الغيب والستر والغموض، فهذه التهيئة هي التي تطوع الأجواء لاستقبال الحدث الرئيسي الذي لم يصرح به بعد في هذا الملفوظ الأول، ويبدو الآخر (+) في عمق هذا الكهف «في فجوة منه» فإشعاعات الكشف لا تصلهم، فهو يتموقع في موضع خفي وهو تجسيد للإلتحام العميق الذي ينشأ بين الكهف والآخر (+) في نسق جديد من الإستجابة، يطغى فيه الهدوء والسكونية الذي يجليه المركب الاسمى «وهم في فجوة منه».

فإذا كان الكهف رمز الخفاء والغموض وعدم التجلي النهائي ومفارقة الظاهر للباطن ورمز الغياب، فتموضع الآخر (+) بهذا الشكل هو رمز التخفي في عمق هذا الكهف الحاضن رمز الخلاص، فهم في الحقيقة في متسع وفرج واطمئنان في أعماق هذا الستر انطلاقاً من لفظ "فجوة" وبذلك تكون امتداداً للملفوظ الرابع من الوحدة الأولى السابقة وتنويعاً عنه فهي تعمق مفهوم "رحمة"، وهم بهذا في غياب حقيقي، ويطلعنا السياق لأول مرة بوجودهم في الكهف، فهناك علاقة تداخل صميمي بين الإنسان والطبيعة.

وانطلاقا من الملفوظ الأول على مستوى الوحدة I الذي يشكل بنية مركزية وبؤرة تبدأ البنية السردية في التنامي وتعمل آليات الإنتاج على تطويرها دلالياً وتركيبياً وصوتياً، لتحقق عملية تجميع دلالي، وتنكشف السيرورة وينفصل مستوى الخطاب عن مستوى البنية السردية، باغتنام الفرصة المناسبة لبث الموعظة والإرشاد في شكل تعليق وتعقيب على ما سبق ذكره، ويرتبط هذا المركب « ذلك من آيات الله» عن طريق الإرتباطات الركنية \* بالحركة السابقة للشمس، لتنفي اعتباطية ذكرها، وتكشف عن سر هذا التوالد في تكثيفها لرؤية القصة.

ويعد هذا الملفوظ امتداداً للمطلع البنيوي وحسماً له، إذ ينفي أن تكون آية النوم الطويل هي أعجب آيات الله: من خلال آية الشمس، التي تحيل على القدرة من باب تسمية السبب وإرادة المسبب، بمعنى أنما تأخذ صيغة الفاعلية أو الإيجابية أو التأثير بقدرة الله، وهكذا يمكن أن تسير بالتسلسل الدلالي من الجزء إلى الكل ومن السبب إلى المسبب، فهذه الوحدة هي تجميع دلالي لكل ما سبق.

إذ النظر والرؤية المقصودة هنا هي التأمل في الكون لإدراك آيات الله ومن تم وجوده وعظمته، "والنظر هو المنهج الذي وصل العباد لمعرفة رب العباد ثم إدراك حقيقة عظمته ووجوده" أومن ثم فليست آيات الله هي هذه الأحداث والقصص التي تناولها التاريخ فقط، فمنها الكثير الموجود في هذا الكون، وهي غيب إلى أن تكشف، ومن تم فهذا الملفوظ يشكل تكراراً للمطلع وتضاداً معه وتنويعاً وحسماً له، فهو يعد مفصلاً في هذه الوحدة، كما أن المركب «ذلك من آيات الله» يمثل التجسيد الأسمى للعزلة والتحجر على صعيد البنية اللغوية، فيبدو منفصلاً عما سبق وانغلاقه على نفسه وانعدام الروابط بينه وبين غيره انعداما مطلقاً إذ يخلو من أية رابطة عطف.

فتقف هذه البنية معزولة في شكلها النهائي التي تقف نقيضاً للقصة في تصاعدها المستمر لتؤكد أن الله وحده العالم بما في غيب السموات والأرض وأن الإنسان محكوم بالظاهر وما في حدود الحوا كالنظر، فليس عليه أن يجادل ويتطاول بما لا يعلم، وهذا المركب له وظيفة توكيدية تعليقية على هذا الحدث المكرور، ثم ينتقل السياق إلى صياغة أكثر حكمة من الخطاب إلى الغيبة، في شكل المركب التالي، الذي يشكل امتداداً للمركز II الذي يجسده مطلع القصة خاصة، وينمي في الوقت ذاته مستوى الخطاب وهو لملابسة البنية الحكمية « من يهد الله ...مرشداً» فهو الآخر يشكل بنية مغلقة .

يدل هذا على انحصار هذا الأمر على من سلك سبيله، مشكلاً ثنائية ضدية، (من يهد... من يضلل) وهي بنية لا تشكل حضوراً مجانياً بل علاقة تفاعل وتعزية لكل ما سبق كاشفة الخطوط والعلاقات الخفية، فالطرف الأول من الثنائية على امتداد بالملفوظ الرابع من الوحدة (1) أو الملفوظ الأول في الفاصلة "هدى" في معرض طلب هداية الله مباشرة أو تلمسها من عجائب كونه، وبذلك بهذا التوالد النصي تكون امتداداً لمركبات هذه الوحدة (1) أما طرفها الثاني فهو امتداد وحسم للملفوظ الثالث من الوحدة (1) المتمثل في موقف التكذيب والجدل بالباطل.

الخاتمة:

وفي الختام وبناء على ما سبق نصل إلى تحديد السلوك العلائقي لهذه الملفوظات التي بدت ذات طبيعة تسلسلية تكاملية، وهو استنتاج متأتِّ من دراسة أصناف العلاقات الموجودة

بين البنى التركيبية الكبرى لهذه البنية السردية، فأبدت هذه البنية بذلك نمطا مهيمنا من العلاقات على مستوى النص المتوسط ككل (سورة الكهف) ويعزز هذا الحكم بداية الترابط الظاهري بين معظم الملفوظات القصيرة جدا فمن بين 19 ملفوظا — آية — ورد مشدوداً بحرف عطف سواء كانت "الواو" أم "ثم" مما ساهم في تجسيد عضوية النص ووحدته، وهو ما حقق في النهاية وحدة بنائية وبنية ملتحمة يغيب فيها التفكك البنائي، فلا يمكن معه تقديم أو تأخير ملفوظ على آخر، ومن تم يصبح الملفوظ دالا ضمن بناء النص ككل.

لما كانت هذه البنية السردية في سورة الكهف تلتزم بالتسلسل المنتظم الذي يتبع مجرى الفكرة يصبح الملفوظ—آية— بذلك وحدة صوتية وخطية ونحوية مستقلة، ولكنها غير مستقلة معنويا، فالملفوظ بذلك هو الركن البنائي الأول والوحدة الأدائية التي يتأسس النص وفقها إجباريا أي النص/ آية، فإن كانت بذلك هي معيار النص وأساسه، فإن النص يصبح هو الأسا على مستوى القراءة، إذ ليس لها شكل ثابت مسبق وبنية نمطية مكررة بل لكل ملفوظ شكل بنائي جديد، دائم التحول يطول ويقصر على حسب السياق الوارد فيه، وهذا بالأسا يعود إلى بنية الكتابة، ذلك أن النص القرآني قد حطم بمذا سلطة الثنائية الجمالية (شعر، نثر) عن طريق ممارسة فعل الكتابة، مما أخرجه إلى شكل جديد من النظم هو القرآن.

### ملحق اصطلاحي:

الملفوظ: الآية

النص المتوسط: السورة القرآنية

النص الجملي: القرآن كمدونة كلية

و: وحدة

م: الملفوظ (الآية)

\* المخصص أو التميم التحديدي : أدوات التعريف مثل : ال، الإضافة .... الخ .

\* البني الإفرادية : المفردات سواء كانت أسماء أو أفعالاً .

\*\* التمحيض الإسمى: المشتقات، اسم فاعل، اسم مفعول ... الخ .

\*\*\* أسماء بدائية : غير مشتقة

\* ذات واصلة: وسيطية تؤدي وظيفة معينة .

\* الارتباطات الركنية: العلاقات التي تنشأ بين الكلمات المختلفة.

الهوامش

```
    ينظر سيد قطب في ظلال القرآن، نشر دار الشروق ، ط10 1983، ص 16.
```

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الزمخشري، الكشاف، نشر آفات نمران، مطبعة مصطفى الثاني الحليبي وأولده، مصر 1984ص 473.

<sup>3</sup> ينظر العبا عبد الحي، مبادئ لمقارنة النص العجيبي، مجلة الوصل، ص 118.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر لحجًد طاهر بن عاشور، تفسير التحرير والتنوير م ، ص 259.

<sup>5</sup> ينظر الزمخشري، الكشاف، مصدر سابق، ص474.

<sup>6</sup> مُحَدِّد الطاهر بن عاشور: في رحاب القرآن (تفسير سورة الكهف)، ص40.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ينظر سامي سويدان، ف "دلالية القصص وشعرية السرد"، دار الأدب بيروت ، ط1 ، 1991، ص 96.

ينظر إبراهيم بن عمر بيوض، في رحاب القرآن ، تفسير سورة الكهف، ص102.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ينظر خالد أحمد أبو جندي: الجانب الفني في القصة القرآنية، منهجها وأسس بنائها(نظرية بناء القصة الفنية في القرآن الكريم)، دار الشهاب للطباعة والنشر، باتنة (ب ط)، (ب ت)، ص148.

<sup>10</sup> ينظر لحبَّد الطاهر بن عاشور "تفسير التحرير والتنوير" (مصدر سابق )، ص278.

<sup>12</sup> ينظر رضوان محمود حسن النجار "منهج حاسة النظر في القرآن الكريم"، مجلة الوصل، ص 33



مجلَّة الواحات للبحوث والدر اسات

ردمد 7163- 1112 العدد 5 (2009) ع

http://elwahat.univ-ghardaia.dz

### بَنِرَ وَأَقِ النَّالِ وَكُمْ النَّاصِلَةِ

بوعلام بوعامر قسم اللغة العربية وآدابها المركز الجامعي غرداية غرداية ص ب 455 غرداية 47000 الجزائر

### مقدمة

تسعى هذه المداخلة إلى محاولة تلمس مساحة، يتنزل فيها استخدام المناهج النقدية الحديثة متنزلا حسنا، بين تحيز لا تخفى على المتفرسين ملامحه الثقافية والحضارية المتأصلة في جينات تلك المناهج، وتأصيل لا يجمل الاعتراض عليه، طالما التزم بالواقعية والموضوعية اللتين ترتفعان به عن الاعتباطية والإنشائية، مع أنهما ليستا على طرف نقيض منه، ومما يحمله من غيرة على الأصالة إذا مورس بوعي وفكر متفتح لا يفهم الأصالة انغلاقا على الذات وتسييجا للموروث، بل يفهمهما فهما تفاعليا يتجاوز رسالة الإحياء إلى رسالة الإنماء، أي الاستناد إلى الموروث ولكن على شرط توظيفه، ومد آفاقه وريه من ينابيع جديدة، وتلقيحه بالنافع من الأفكار المستحدثة.

إذ لا مشاحّة اليوم في أن المناهج النقدية الحديثة واقع ليس إلى تجاوزه من سبيل، كما أنها فرصة سانحة لمنح الأدب العربي قديمه وحديثه آفاقا شاسعة يمتد في رحابها.

حدود ومفاهيم: المنهج - التحيز - التأصيل

1- المنهج

المنهج – لغة – الطريق الواضح جاء في القاموس المحيط قوله: "النهج الطريق الواضح كالمنهج والمنهاج والمنهاج ويستعمل مجازا بمعنى الطريق في الدين أي الشرع ومنه قوله تعالى (لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجا ) $^{(2)}$ .

أما اصطلاحا فيمكن الاستناد إلى ما جاء في كتاب "منهج البحث اللغوي" للدكتور

بو علام بو عامر

محمود سليمان ياقوت، الذي يسوق طائفة من المقولات في تعريف المنهج منها:

1-1. المنهج طائفة من القواعد العامة المصوغة من أجل الوصول إلى الحقيقة

1-2. المنهج فن التنظيم الصحيح لسلسلة من الأفكار العديدة، إما من أجل الكشف عن الحقيقة حين نكون بما جاهلين، أو من أجل البرهنة عليها للآخرين حين نكون بما عارفين.

1-3. المنهج الطريق المؤدي إلى الكشف عن الحقيقة في العلوم، بواسطة طائفة من القواعد العامة تهيمن على سير العقل، وتحدد عملياته حتى يصل إلى نتيجة معلومة.

4-1. المنهج البرنامج الذي يحدد لنا السبيل للوصول إلى الحقيقة، أو الطريق المؤدي إلى الكشف عن الحقيقة في العلوم النظرية (3).

### 2- التحيز:

المقصود بالتحيز كما يرى صاحبا كتاب "دليل الناقد الأدبي" ارتباط الثقافة ومنتجاها بالخصائ المميزة لتلك الثقافة، وبالظروف الزمانية والمكانية التي حكمت تشكل تلك الثقافة ومنتجاها، في مرحلة معينة "(4).

ويردّان توكيد بعض الباحثين المعاصرين لأهمية هذه الظاهرة، إلى ضرورات ملحة على رأسها اثنتان: أولاهما أنها آلية فعالة في فهم الثقافات الإنسانية بشكل عام، وبتحديد أكثر فهم كيفية تشكل منتجات ثقافة ما، من معرفة وفنون، ومناهج ومفاهيم، وغير ذلك، وثانيتهما كونها ظاهرة مهمة لفهم كيفية التفاعل بين الثقافات (5).

على أفهما ينبهان إلى أن التحيز المقصود بهذا الاهتمام، هو ما بلغ حدا متميزا يبين الخصوصية والارتباط بشروط الثقافة التي نشأت في حضنه (الزمانية منها والمكانية) وغيرها، بحيث يكون مظنة إحداث وعي بجوانب تحيز تلك الثقافة لنفسها ولظروفها، إضافة إلى الوعي بما يحدثه ذلك التحيز من عوائق، أمام محاولة نقل الثقافة ومنتجاتما إلى حيز ثقافي آخر، دون غربلة لبعض السمات الأساسية تخلصها من ذلك التحيز أو الخصوصية أو تقلل من معدلهما.

ومعنى هذا -باختصار - أن للأنساق الثقافية مراجعها الفكرية والروحية والوجدانية، التي تلزم منها ضرورة التسلح بالوعي الحضاري الكافي، عند محاولة نقلها من حيزها الأول الذي ضربت فيه بجذورها، وبسطت فيه أغصافا، إلى حيز آخر لن تجد فيه التربة المناسبة والهواء الملائم للاستمرار في الحياة، إن لم يحسن الناقل تكييفها لحيزها الجديد.

ومن هنا يمكننا أن نتوقع احتلال مفهوم التحيز لمساحة واسعة من الاهتمام في الفكر الإسلامي والعربي، قديما وحديثا خصوصا بعد أن صارت الثقافة العربية والإسلامية ذلك المصب الذي تتدفق إليه ثقافات وافدة كثيرة من الشرق والغرب، تنهل فيه من جداول شتى على حد عبارة أحمد أمين (6).

ويزداد الأمر إلحاحا. وربما تأزما. في العصر الحديث، وتحديدا في الفترة المعاصرة مع تنامي المد الثقافي الأجنبي، وتغلغل الآخر في صميم الثقافة العربية الإسلامية تحت مسميات متعددة لمسمى واحد، مثل المعاصرة أو المثاقفة أو الحداثة، وإن كان المسمى الثاني غير أمين في نقل الواقع، بما أن صيغة المثاقفة الصرفية (المفاعلة) موضوعة أصلا بوصفها دلالة على المشاركة في الفعل، في حين أن واقع الثقافة العربية هو واقع المتلقي العاجز . افتعالا . أو المستحيي من أخذ موقع المرسل أو البات، كما هو التعبير المصطلحي في جهاز الاتصال الذي استعاره جاكوبْسُنْ من الإعلاميين، بعد أن كانت تلك الثقافة تقف ذلك الموقف . في عصور نهضتها وفاعليتها . دون أن يهاب من الآخر، مهما كانت قوة الإرسال وثراء الرسالة وطرافتها عنده.

وليس سرا أن هذه الحالة ولدت في ثقافتنا العربية الحديثة تيارات ثقافية ذات اتجاهات متصارعة، منها الليبرالية التي تنكر أن يكون للتحيز آثاره الضارة على ثقافتنا المستقبلة، إن لم تنكر التحيز نفسه، ذاهبة إلى أن المنجز الثقافي والحضاري معطى إنساني مطلق لا يحده زمان ولا مكان، داعية إلى الأخذ به بغير تحفظ ولا محاولات للتكييف، رافضة إلى – درجة السخرية – فكرة الثنائية المسماة: القشور واللباب التي قامت عليها دعوة الاتجاه المقابل الذي يحلو لبعضهم أن يسميه التيار المحافظ أو السلفي، تلك الفكرة الملخصة في إمكان الاستفادة من (الآخر) باستسصفاء لباب ما عنده أي، الجوهر الذي يمكن أن يكون قاسما مشتركا بين الحضارات والثقافات ورد قشوره عليه، وما قشوره إلا تلك العوالق من الخصوصيات الثقافية التي تتصل بمفهوم التحيز، وذلك عند المعتدلين من هذا التيارات المقابل، بصرف النظر عن المتشددين الذين يضربون الذكر صفحا عن منجزات الآخر بلبابما وقشورها.

هذه الاستثارة أو الاستفزاز الحضاري الثقافي من الفريق الأول الذي يقوده جمع من المفكرين والكُتّاب، منهم طه حسين على الأقل في كتابه "مستقبل الثقافة في مصر" وفي أكثر الأفكار المطروحة في كتابه " الشعر الجاهلي "، إلى جانب سلامة موسى في غالب ما كتب،

هذا كله حثّ الفريق المقابل على التصدي والمواجهة، لتفنيد مزاعم خصومهم وإبطال رؤيتهم الصادرة عن تجاهل شروط الحيز الذي يضفي على الثقافة صبغة خاصة، مهما نجحت بعد ذلك في عملية الاكتساح والتمدد، فكان في هذا الفريق المقاوم جمهرة من المفكرين والأدباء والعلماء والإعلاميين الذين لم يكن منطلقهم دائما – كما قد يفهم البعض – البعد الديني، فإن كثيرا منهم ينطلق من أبعاد وطنية أو قومية أو نفسية وغير ذلك.

كان من شأن هذا التجاذب والنزاعات أن تَرسَّخ مفهوم التحيز في الثقافة العربية الإسلامية وتوطدت دعائمه، في مواجهة المفاهيم الوافدة، خصوصا في الواقع المعيش اليوم، مع توارد مفاهيم العولمة والحداثة وغيرهما، غير أن الواجب ألا يفهم من هذا أن الوعي بالتحيز في ثقافتنا وليد اللحظة القائمة، فما أكثر اللمحات الدالة على آثاره في التراث العربي الإسلامي، ترقى إلى ابن سينا الذي أبان بوصفه للمنطق اليوناني في كتابه "منطق المشرقيين" عن إدراكه للخصوصية التي تطبع منطق المشرقيين، وكذلك شأن حازم القرطاجني عند حديثه عن الشعرية، فحين "نظر في كتاب الشعر [لأرسطو] كما لخصه ابن سينا، ازداد اقتناعا بأن القواعد اليونانية وحدها لا تستطيع أن تستغرق الشعر العربي بالحكم والتفسير، وكان ابن سينا نفسه هو الذي أوحى إليه بذلك، ولهذا آمن بأن الحكيم أرسطو طاليس— رغم عنايته بالشعر وكلامه على قوانينه — قصر أحكامه على أشعار يونان…" (أ).

يعبر حازم نفسه عن هذه القناعة بقوله: "...فإن الحكيم أرسطو طاليس، وإن اعتنى بالشعر بحسب مذاهب اليونانية فيه، ونبه على عظيم منفعته، وتكلم في قوانين عنه، فإن أشعار اليونانية إنما كانت أغراضا محدودة في أوزان مخصوصة، ومدار جل أشعارهم على خرافات كانوا يضعونها، يفرضون فيها وجود أشياء وصور لم تقع في الوجود..."(8)، إلى أن يقول – في معرض المقارنة –: "ولو وجد هذا الحكيم في شعر اليونانيين ما وجد في شعر العرب من كثرة الحكم والأمثال، والاستدلالات، واختلاف ضروب الإبداع في فنون الكلام لفظا ومعنى [...] لزاد على ما وضع من القوانين الشعرية"(9).

ولعل في هذا ما يفي بحاجة الباحث عن تموضع "الوعي بالتحيز" في تراثنا العربي الإسلامي، من غير استفاضة في فكر المناظرات والجاوبات بين الفلاسفة والمفكرين والنحاة القدماء الذي هو أحد مظاهر ذلك الوعي، من مثل ما يحكيه أبو حيان التوحيدي في" الإمتاع والمؤانسة "عن مناظرة أبي سعيد السيرافي لمتى بن يونس القنائي منكرا عليه وعلى الذاهبين مذهبه أن يكون المنطق اليوناني ضربة لازب، تلزم غير اليونان بحيث يُزعم

صلاحها للتركي، والهندي، والفارسي، والعربي.

يُضاف إلى هذا أن الوعي بالتحيز صاحَب النهضة العربية الإسلامية الحديثة في مولدها، وهذا واضح عند جمال الدين الأفغاني، الذي عاش مؤمنا بأن العلم الأوروبي الذي يراد للعالم الإسلامي الاستفادة منه ليس من السهل نقله بطريقة فوتوغرافية، وكذلك ما رآه تلميذه في عبده، وما رآه – تقريبا – بطرس البستاني.

ولم يغب هذا عن فكر طائفة من المفكرين والكتاب العرب المعاصرين، مثل طه عبد الرحمن، وهو في مجال الحديث عما سماه "فقه الفلسفة"، حين يقف عند مفهوم لفظ "الفلسفة" نفسه، مذكرا بارتباطه المضموني والمنهجي بالفكر اليوناني، وهو ما أوقف الفلاسفة المسلمين الأوائل أمام معضلات إبستمولوجية جمة، وهم منهمكون في محاولة التوفيق بين الشريعة والفلسفة متجاوزين الفوارق بين طبيعة الفكر الديني والفكر الفلسفي (١٥).

وقريب منه موقف الدكتور عبد الوهاب المسيري، أحد الرادة في دراسة ظاهرة التحيز، مستخدما لذلك مداخل منها: الديمقراطية، والعلمانية، والعالمية، والإيديولوجيا، والتنوير، والحروب الصليبية، وعصر النهضة، ومعاداة الساميّة، وغيرها، مفصلا "ارتباطية" هذه المفاهيم وما يشبهها في نوعين من التحيز: الأول في كونها دالا مرتبطا بمدلوله المتمثل في "سياقه الحضاري الذي نشأ فيه ومحدودية حقله الدلالي، ومن ثم قصوره عن الإخبار عن مدلوله، إن نُقل إلى سياق حضاري جديد"((13) وثانيهما "المركزية التي يتسنمها واضع المصطلح أو المفهوم حين يستورد إلى سياق حضاري مختلف، المركزية التي تجعله يحدد الدلالات التي تضفي عليه احتراما لم يستحقه أو يحققه فعلا..."((11))

3- التأصيل:

إن موقف التيار الثاني يحيلنا مباشرة إلى مفهوم التأصيل، الذي له في ثقافتنا العربية الإسلامية قرار مكين. وهو – لغة – إعادة الشيء إلى أصله، و"وقد يكون المؤصل مألوفا ولكن أصله غير معروف بمعنى أنه خافٍ على البعض، فيقوم الباحث باستكشاف أصله...ولكن التأصيل يكون أيضا لما يستجد أو يطرأ على الثقافة من مفاهيم وغيرها فيقوم من يبحث لتلك عن أصل" (12).

وهذا المفهوم يكشف أن الثقافة العربية الإسلامية، من أنسب البيئات التي تصلح لهذا المفهوم لأنه يضرب بجذوره في تربتها، ويمد أفنانه في أجوائها، لما سبقت الإشارة إليه من كونها من أكثر الثقافات احتكاكا بالآخر، وكون البلاد التي انبسطت عليها من أوسع البلاد، وأمدها حدودا. وقد اجتهد مؤلفا "دليل الناقد الأدبي" في تقسيم هذا المفهوم ثلاثة أقسام:

3-1. التأصيل التوطيني: وهو التأصيل الذي يكون هدفه إيجاد موطن تحل فيه منجزات الثقافة الأجنبية، في داخل البيئة الثقافية المحلية، كما هو الحال مع مفاهيم وتيارات الماركسية والبنيوية.

3—2. التأصيل التراثي: وهو يسير في الاتجاه المعاكس للأول من الداخل إلى الخارج، بحيث يسعى إلى ربط موروثات الثقافة الأصلية بما يستجد سيرا مع تنامي المعارف الحديثة، ومثاله محاولات ربط بعض الآيات الكريمة، والأحاديث الشريفة ببعض الكشوفات العلمية الحديثة، في ما يسمى بالإعجاز العلمي في القرآن والسنة.

3-3. التأصيل التحيزي: وهو المعني باكتشاف أصول المفاهيم والتيارات والحقول الأجنبية، في سياقاتما الثقافية أو الحضارية الخاصة، لإثبات تحيزها إلى تلك السياقات... بحيث يصعب فصلها عنها دون ممارسة من التأصيل التوطيني أو العولمي.

وواضح أن النوعين الأخيرين هما الأكثر حضورا في موضوع استخدام المناهج النقدية الحديثة، خصوصا عند أصحاب النظرة المتحفظة من إطلاق المجال لاستخدام المناهج الغربية بغير وعي تأصيلي.

المنهج وجدل التحيز والتأصيل:

إذا ثبت أن التحيز معطى ثقافي وحضاري، ليس من اليسير إنكاره مهما كانت طبيعة الوعي به، والموقف المتخذ إزاءه، سواء موقف المتسامحين المبالغين في فتح منافذهم للرياح، غير مكترثين لخطر اقتلاعهم من مكافهم بتعبير "طاغور"، وموقف الرافضين المتشددين في رفضهم، وما بينهما من المعتدلين المتقبلين للثقافات الأخرى بشرط تسليط "المكيفات" عليها، وإذا كان التأصيل إحدى وسائل الدفاع أو التكييف التي لجأ إليها الفريق المحافظ أو المتحفظ، فإن السؤال الملح الآن هو: ما موقع مناهج النقد الأدبي الحديثة في خطاب التحيز والتأصيل، حين تنصرف الإرادة إلى تطبيقها على الأدب العربي؟

سؤال ليس من السهولة الإجابة عنه لأسباب كثيرة، منها أن الإجابة عنه في ذاقا قضية حضارية كاملة، محوجة إلى الاستناد إلى كثير من المرجعيات، وآكدها المرجعية الإبستمولوجية المتصلة بعلم المناهج (METHODOLOGIE) خصوصا ما يصلح جوابا للسؤال الآتي: ما هو المنهج تحديدا؟ أمجرد وسيلة إجرائية أداتية هو فيصلح للتنقل من حيز ثقافي إلى آخر؟ أم إن ذلك هو السطح الظاهر المرئي منه والذي يخفي تحته عمقا روحيا وفكريا لا يأمن الخائض فيه الغرق والضياع إن لم يحسب حسابه ويأخذ له عدته.

وهو ما يؤيده عباس الجراري بقوله: " لقد شاع أن المنهج مجرد وسيلة للبحث عن المعوفة وفحصها، أي مجرد خطة مضبوطة بمقاييس وقواعد وطرق تساعد على الوصول إلى الحقيقة وتقديم الدليل عليها، هذه مجرد أدوات إجرائية، وهي في نظرنا لا تمثل إلا جانبا واحدا من المنهج، أقترح تسميته بالجانب المرئي في المنهج، ولكن هناك جانب آخر غير مرئي، باعتبار المنهج أولا وقبل كل شيء وعيا ينطلق من مفاهيم ومقولات وأحاسيس ذاتية وتنتج عنه رؤية، ويتولد تمثل وتصور، وتمثل للهدف من المعرفة، من هذين الجانبين: المرئي واللامرئي يتكون المنهج، أي منهج صحيح، من حيث هو منظومة متكاملة ومتناسقة."(13)

وفي مثل هذا المغزى قول الدكتور مُحَّد عابد الجابري: "...فكل منهج يصدر عن رؤية [...] إما صراحة وإما ضمنا، والوعي بأبعاد الرؤية شرط ضروري لاستعمال المنهج استعمالا سليما مثمرا [...] الرؤية تـؤطر المنهج، وتحدد له أفقه وأبعاده، والمنهج يغني الرؤية ويصححها "(14)،

وهذا المعنى هو ما جعل الدكتور صالح بن سعيد الزهراني ينبه إلى هذه القناعة بقوله:
"...وحين عرضتُ للمثاقفة النقدية المعاصرة مع الغرب منذ منتصف القرن العشرين الميلادي باعتبارها شريحة تكشف طبيعة مثاقفتنا مع الغرب كشفت حلى الإجمال عن تحولات المناهج النقدية ابتداء بمناهج الحتمية العلمية، وانتهاء بمناهج النقد النسائي، والنقد الثقافي، وأبرزت تحيز هذه المناهج إلى سياقها الفكري والتاريخي، وما حدث من اضطراب وخلط في تطبيق تلك المناهج على أدب مغاير، له سياقه الفكري والتاريخي المغاير، مع الإشارة إلى ما حققته تلك المناهج من كشوفات في تفتيق النه وإن أساءت إلى روح الثقافة العربية، ورصيدها الحضاري، بحسب تعبير بعض النقاد "(15).

الخاتمة:

لعل أقدر العبارات قدرة على الإيحاء بمشروعية البحث في التأصيل، وأكثرها استحقاقا لأن تكون خاتمة لمثل هذا البحث، هي العبارات التي صاغها الدكتور عبد العالي بوطيب في نقده للارتماء غير الواعي في أحضان الثقافات الوافدة بغير حسبان للنتائج الوخيمة المترتبة على ذلك يقول: "...من أبرز مظاهر سلبيات هذا التعامل الحداثي المتهافت مع المنهاج النقدية الروائية الغربية، نظرته الإختزالية لها، واعتبارها مجرد خطوات إجرائية مفصولة كليا عن أي خلفية إبستمولوجية مؤطرة لها، مما سهّل توظيفها بشكل مشوه أفقدها الكثير من طاقاتها الإجرائية وأبعادها المعرفية، ناسين أو – متناسين – أن هذا المستوى في المناهج لا يشكل سوى مظهرها السطحي المرئي، وأن جذوره العميقة تمتد لترتبط برؤية فكرية لا مرئية

تشكل قاعدته المعرفية التي من دونها يفقد المنهج كل قوته وفاعليته، ليتحول في الأخير لجملة خطوات إجرائية باهتة وفاقدة لكل حياة"<sup>(16)</sup>.

ولا يسعنا إلا أن نشيد بوجاهة هذا القول، لما هو غير خاف من أن المنهج ليس مجرد أداة إجرائية أو لباس جاهز يصلح على كل جسد، وأي تغييب لهذه الحقيقة يجعل من المنهج نشازا نابيا عن موضوعه، ويحيل الأعمال النقدية القائمة عليها قشورا ظاهرة السطحية والسذاجة.

### الهوامش:

- 1. الفيروزآبادي: القاموس المحيط، دار الجيل، دت، مادة تهج
  - 2، سورة المائدة آية48
- 3.د. محمود سليمان ياقوت: منهج البحث اللغوي، دار المعرفة الجامعية، 2000م
- 4. د.ميجان الرويلي ود سعد البازعي: دليل الناقد الأدبي، م.ث. ع، الدار البيضاء/بيروت،ط3، 2002، ص102
  - 5. مرس، مون
  - 6. أحمد أمين: ضحى الإسلام، المكتبة العصرية، صيدا- بيروت، ط1، 2006، ج1، ص132
  - 7. د إحسان عباس: تاريخ النقد الأدبي عند العرب، دار الثقافة، بيروت، ط5، 1986، ص541
- 8. حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسواج الأدباء، تح مُجَّد الحبيب بن الخوجة، دار الغرب الإسلامي، بيروت،

### ط2، 1986، ص 68

- 9. المرجع نفسه، ص69
- 10. ينظر المرجع السابق، ص105
  - 11. المرجع نفسه، ص106
  - 12. ينظر المرجع نفسه، مون
- 13. عباس الجراري: خطاب المنهج، منشورات السفير، مكناس، المغرب، ط1، 1990، ص40-41.
  - 14. حُبَّد عابد الجابري: نحن والتراث م ث ع ط5، 1986، ص26
- 15. صالح بن سعيد الزهراني: العقل المستعار...

### www.uqu.edu.sa/mjalat/shariaramag/mag22/mg-020

16. د عبد العالي بوطيب: مقال في مجلة عالم الفكر، مج27، ع1، جويلية/سبتمبر، 1998، ص9



مجلَّة الواحات للبحوث والدراسات

ردمد 7163- 1112 العدد 5 (2009) - 52 - 42

http://elwahat.univ-ghardaia.dz

## انان الجائزة ا

علي حمودين قسم اللغة العربية وآدابها □امعة ورقلة غرداية ص ب 455 غرداية 47000, الجزائر

تطرح هذه المداخلة إشكالية استيعاب الآخر في الخطاب الروائي العربي بالنظر إلى:

النطاق الحضاري: الذي يفترض أن ينتمي إليه هذا الخطاب، والذي يشكل الخصوصية الثقافية.

التحدي الحضاري: القابع أمام هذه الخصوصية المتمثل في السعي إلى فرض خطاب ثقافي عالمي ذي رؤية أحادية في تحديد منطلقاته وأهدافه، خطاب لا يقبل السيطرة على عالم الأشياء فقط، ولا التحكم في عالم الأشخاص فحسب، إنما يريد هيمنة تامة على عام الأفكار أيضا.

وعلى هذا الأساس يسوّغ طرح التساؤلات الآتية:ألا تتحول محاولة الاستيعاب إلى ضرب من ضروب الاستلاب؟ هل ينبغي على الخطاب أن يتخلص من المحمولات الفكرية ذات ال خصوصية التي قد تعيق في نظر البعض التواصل مع الأخر؟ ألا يمكن أن تكون دائرة النقاء الفطري المشترك حلا لمد جسور التواصل مع الأخر؟

الخصوصية الثقافية:

إن الخصوصية الثقافية تشتمل على العقيدة واللغة التاريخ والبناء النفسي والاجتماعي... عقيدة تتمثل في دين قوامه التوحيد، باعتباره نظاما شاملا يتناول مظاهر الحياة جميعا فكل ما قدمته هذه الأمة للتراث الإنساني في كل الجالات إنما كان تحت ظلال هذه

على حمودين

الحضارة الإسلامية.

لغة باعتبارها وعاء الفكر والعلم والتربية، فالعربية كانت وسيلة نقل ذلك التراث إلى الإنسانية، فهي لغة علم الرواية عند أهل الحديث، وهي لغة المنهج التجربي الذي أبدع فيه ابن حيان، ولغة رصد الظواهر الاجتماعية والتاريخية وتحليلها عند ابن خلدون، وهي لغة سبر أغوار النفس البشرية عند ابن القيم وابن حزم، وهي أيضا لغة عنترة وزهير، حسان وابن رواحة، وجرير والفرزدق، والمتنبي وأبي فراس، وابن خفاجة وأبي البقاء، وشوقي وحافظ... وهي ابتداء وانتهاء لغة القرآن الكريم.

وأما الخصوصية الثالثة فهي التاريخ، إذ هو الذي يحفظ لنا انتصارات الأمة وانتكاساتها وأوقات رخائها الحضاري وشدتها.

أما البناء النفسي والاجتماعي، فهو التشكيل الوجداني والوعي الجمعي الذين تأسس بطريقة تراكمية عبر الزمن بتأثير من الخصوصيات الثلاث الأولى.

أما التحدي الحضاري الذي" يهدد" تلك الخصوصية، فهو ذلك الخطاب المهيمن الذي أصبح يعرف لاحقا بالعولمة، و"من الناحية التاريخية ليست العولمة ظاهرة جديدة تماما في تاريخ البشرية، فعلى طول التاريخ ظلت الشعوب والثقافات والحضارات تمارس تأثيرها في غيرها ناشرة نماذجها الحضارية..."1، ومدار الاهتمام هو كيفية التعامل مع النموذج المهيمن أو على الأقل – الساعى إلى الهيمنة.

وفي هذا نميز اتجاهين، اتجاها منبهرا منفتحا كلية على ما يقدمه النموذج المهيمن /الآخر، وقد غفل عن أن "الحضارة لا تشترى من الخارج بعملة أجنبية غير موجودة في خزينتنا، فهناك قيم أخلاقية اجتماعية، ثقافية لا تستورد، وعلى المجتمع الذي يحتاجها أن يولدها..."2

واتجاها منكفئا معرضا بإطلاق عن كل ما يقدمه "الآخر"، وقد غفل هو الآخر عن أن "التبادل المعرفي شيء والغزو الثقافي شيء آخر...وأن امتداد الآخر واستدعاءه إنما يوجد باستمرار عند العجز عن النمو والتطوير الامتداد الذاتي لعطاء قيمنا.." 3

وبهذه الطريقة شاب التعامل مع الآخر ومعطياته اضطراب وعدم اتزان من ناحية الاسترفاد المحموم لإنتاجاته، أو العزوف المزعوم عنها...، والصواب هو الطريق الوسط أي الانفتاح الواعي المتبصر المستصحب لخصوصية الأنا من جهة، والنظر إلى الأشياء من زاويتها الإنسانية الرحبة من جهة أخرى..وهو ما عبرنا عنه بالاستيعاب الحضاري للآخر...

فكيف تمظهر هذا الاستيعاب في الرواية العربية، وما هي حدوده وآلياته؟ هذا ما

نسعى إلى البحث فيه، من خلال رواية "عمر يظهر في القدس" لنجيب الكيلاني. وذلك بالتطرق إلى:

- نظرة الأنا إلى الآخر.
  - نظرة الآخر للأنا.
  - الحوار مع الآخر.
- استيعاب وسائل الآخر.
- حوار النقاء الفطري المشترك.

إن أول استيعاب ظاهر "للآخر" في هذه الرواية - بل الخطاب الروائي العربي عموما- هو هذا النوع الأدبي نفسه. إذ إن الرواية بأشكالها الفنية المعروفة مرتبطة بحذا الآخر ومن ثم فإن النسج على هذا المنوال من حيث البناء الفني هو تفاعل إيجابي مع المنتوج الوافد.

– أما من حيث المضامين فإننا نستطيع رصد الموقف من الغرب/الآخر في عديد من الروايات مثل الجبل الصغير لإلياس خوري، وموسم الهجرة إلى الشمال للطيب الصالح...  $^4$ ، ولأن الرواية في الأساس "ليست تجسيدا للواقع فحسب، ولكنها فوق ذلك موقف من هذا الواقع ...  $^5$  فإننا ندلف إلى مضمون رواية "عمر يظهر في القدس ".

تتأسس الرواية على فكرة طريفة، تتمثل في ظهور الخليفة عمر بن الخطاب في القدس بعد نكسة عام 1967، لتبدأ الأحداث وهو بصحبة شخصية الراوي المنتمي إلى إحدى منظمات المقاومة ضد اليهود، فتثار حول شخصية عمر مواقف متضاربة بين مصدق مؤمن بقدرة الله، ومكذب مستهزىء بالإغراق في الغيبيات، ومتهم بالانتماء إلى المخابرات الإسرائيلية، وتزداد الأحداث تسارعا وتعقيدا حينما يلتقي عمر بالفتاة اليهودية راشيل التي تعلقت بشخصية عمر وطريقة رؤيته الأشياء، ليتحول هذا التعلق إلى الإعجاب بالقيم التي يحملها عمر والتأثر به، ثم الدخول في الإسلام على يديه ..لتثار تساؤلات أخرى حول شخصية راشيل: هل تمثل كل هذا باعتبارها عميلة للمخابرات الإسرائيلية التي توجست خيفة ثما أثاره الظهور حمنقطع النظير – لعمر في المجتمع ووسائل الإعلام ...، أما أنها صادقة حقا مع عمر وأنصاره؟ لكن محاولة اغتيالها، وبعدها حادثة قتلها من قبل الموساد أجلى مع عمر وأنصاره؟ لكن محاولة اغتيالها، وبعدها حادثة قتلها من قبل الموساد أجلى الحقيقة..لتنتهي الرواية باختفاء عمر فجأة بعد أن تم تهريبه إلى خارج فلسطين، من قبل المواوي والطبيب محمود عناني والممرضة رجاء والطبيب عبد الله وهيب الذي عدل عن

ماركسيته بسبب تأثره البليغ بعمر.

### نظرة الأنا للآخر:

تتجسد رؤية الآخر في هذه الرواية من خلال آراء عمر في اليهود والمسيحيين.. وعمر هنا يمثل الأنا الحضاري لأمة في أوج ألقها، "يمثل شخصية المسلم الحقيقي بوضوحه وإشراقه، بإيمانه الصلب.. بوعيه وإدراكه..بإخلاصه، وصفائه بقوته وجرأته باستقامته وعدله.. بوطنيته وتضحيته"<sup>6</sup>. وقد وصفه الراوي بقوله: "تصدر الكلمات من بين شفتيه قوية رصينة، تفوح منها رائحة الصدق والجلال بريئة من الشك والريبة خاصة من كل بحتان"<sup>7</sup>.

### 1- التمظهر الأول:

قال عمر لرجل المخابرات بعد أن سأله عن الفتوحات في عهده وكيف تم الانتصار رغم قلة العدة والعتاد:

"كنا دعاة قبل أن نكون محاربين حملنا إليهم نور الله.. أسعد لحظاتنا كانت يوم أن يأتي رجل يعلن إيمانه.. كنا نفرح بذلك أكثر من فرحنا بالاستيلاء على حصن أو هزيمة جيش.." وتطلع عمر على السماء وقال: "كانت بغيتنا أن نثبت اليقين في القلوب قبل أن نثبت أقدامنا على الأرض المفتوحة..أصبح الذين آمنوا جزءا من جيشنا .. "8

نشير إلى أن سؤال رجل المخابرات الإسرائيلي كان بطريقة هازئة، غير أن عمر لم يعبا بذلك وأجابه بصدق وجدية، إجابة عمر تنطوي على إيجابية ضاربة في التاريخ في التعامل مع الآخر، فهذا الآخر لا يمثل – حتى في الحروب – عدوا يجب تدميره أو خطرا يجب محقه، لا بل ضالا يسعى، لهدايته وإنسانا ينبغي إلحاق الرحمة به،وهذا ما نجده في ردة فعل عمر حينما نشرت الصحف كتابات تنال من استقامته وتتشوه سمعة راشيل:

"هذه جريمة يعاقب عليه الشرع، كيف يرمون فتاة بهذا الإدعاء؟" وبعد أن أردف الرواي في تحد: "هي المسؤولة يا أمير المؤمنين" صمت عمر برهة وبدا على وجهه التفكير والحيرة: "لعلها مظلومة يا فتى"<sup>9</sup>.

فرغم ما يثار من تساؤلات عن حقيقة ما تقوم به هذه الفتاة اليهودية إلا إن عمر/الأنا ينظر إليها قبل كل شيء إنسانا له كرامة ينبغي أن تصان، وهذا طبعا تناغما مع مقصد من مقاصد الإسلام وهو حفظ العرض، فكما يجب حفظ أعراض المسلمين يجب أيضا حفظ أعراض غير المسلمين إذا رموا بحتانا..

إن هذا الموقف يعطينا فكرة عن الإيجابية التي تطبع طرائق تعامل مع الآخر التي أراد الروائي أن يجليها –ولو كان هذا الآخر يهوديا.

علي حمودين

2- التمظهر الثانى:

وهذا لايعني أن الموقف من الآخر طبع بالإيجابية في كل الرواية، إذ يبدو أن الظروف التي ألفت فيها (النكسة) دفعت صاحبها إلى تبني طريقة أخرى :

مرافق الخليفة: "أصول السياسة الحديثة يا أمير المؤمنين تقتضي التأني الزائد حتى نكمل العدة ونكتسب تأييد الرأي العام العالمي"

قال عمر في أسى: "الرأي العام... يا لها من مأساة... استمع إلي جيدا الكفر ملة واحدة $^{10}$ 

وهنا يبدو أن ضغط اللحظة وتفاصيلها التي هي في صالح الآخر، أرغمت الروائي على تقديم رأي مغاير في الآخر بكل ألوانه..، ولا نفهم هذا على أنه تناقض، بل قد يحمل على انه تعيير عن حالة رفض للثقة المفرطة في الآخر، ففي موقف آخر يبين عمر حقيقته، بعد أن ذكر كيف أن شاعر اليهود كعب بن الأشرف كان يشبب بنساء النبي، وأن حبي بن أحطب سجد لأصنام فريش ليؤلبهم أكثر على حُمَّد(ص):

"هم دائما هكذا.. يلجأون إلى أخس الحيل وأدناها..أنا أعرفهم من قديم .. المعركة كانت ومازالت عنيفة..يضرب العدو فيها بمختلف الأسلحة..حديد وخبث وأكاذيب"

3- التمظهر الثالث:

يبين لنا كاتب الرواية موقفا جديدا من الآخر، إنه الإنسان المادي المستغل الذي لا يقيم وزنا حتى لعاطفة الأبوة أو الأمومة، فبعد أن شاع أمر إسلام راشيل وعلاقتها بأنصار عمر، وصارت الصحافة تلاحقا وتصطنع أحداثا وحوارات :

قالت أم راشيل: "أرى أن تكتب راشيل مذكراتها، وتبيعها لكبريات الصحف، وبذلك نجني من ورائها ربحا كثيرا.."

أب راشيل: " تستطيعين أن تستغلى الموقف

- كىف؟
- لا تعطيهم شيئا إلا بثمنه"<sup>11</sup>

إنها صورة عن الخراب الذي أصاب شبكة العلاقات الاجتماعية لدى الآخر، فالمهم تحقيق الثروة ولو كان ذلك على حساب البناء الأسري الفطري السليم، فوالدا يعلمان أنها كانت تعمل مع المخابرات، وأنها مثلت أدوارا لا تليق بإنسانيتها، وهما يعلمان بعلاقتها السابقة

بضابط المخابرات العربيد "إيلى"، وهما لا يثقان في إسلامها، ويعتبرأنه دورا مخابراتيا ليس إلا...

نظرة الآخر لنا:

تبدو لنا رؤية الآخر للأنا في هذه الرواية من خلال ثلاثة تمظهرات:

1 - التمظهر الأول: النظرة الهازئة:

قال أحد رجال المخابرات الإسرائيلية مخاطبا زميله" هذا الشيخ يتقمص شخصية عمر بن الخطاب.. في الحروب العتيقة تظهر الأمراض الغريبة.. الهزيمة أثرت على أعصاب العرب وهم ولوعون بالماضي والبطولات القديمة. يجترونها في ليالي الأحزان"<sup>12</sup>

إن هذا الخطاب الذي يبين حالة الأمة في لحظة السقوط الحضاري، والذي يبدو فيه رجل المخابرات يسلط عله محدثه سياط الاستهزاء، يعبر عن فهم الآخر لحال العرب ومشكلتهم، فهم ينقلبون إلى اجترار أمجاد التاريخ في اللحظة التي تحط الهزيمة رحلها في ديارهم، ويبدو لنا إن الروائي الذي يشعر العجز وقلة الحيلة، لم يحجبه هذا العجز عن تشخيص أمراض أمته، وهو جزء منها، وكأنه في هذه المقولة يشفى غليل من يرى أن هذه الرواية - أصلا - هي نكوص للماضي وهروب من النكسة والخذلان.

2- التمظهر الثانى: النظرة المضطربة

قال الطبيب وهيب عبد الله ذو التفكير الماركسي مبديا رأيه في عمر، في حوار مع زملائه: "لاشك انه أحد عمالقة اليسار في الإسلام وكذالك رفيقه أبو ذر الغفاري، يساريته كانت نقطة تحول في الكيان الاقتصادي والبنيان الاجتماعي والطبقي آنذاك"13

لاشك أن اعتبار وهيب عبد الله الماركسي جزءا من الآخر له محاذير منهجية، باعتبار انه ينتمي إلى هذا الأنا بغض النظر عن اختلافه معه ووجهات نظره، لكن المسوغ في جعلنا إياه ضمن إطار الآخر هو أنه يمثل اتجاها وقع في مطب النزعة التلفيقية غير الموفقة التي لا تراعى المكونات الحضارية التي ولد ونشأ فيها المذهب الماركسي، ولا يفرق بين الفكرة الصحيحة والفكرة الصالحة، ويمضى في لى أعناق النصوص، وتأويل مواقف الصحابة في محاولة لتطويع كل أولئك إلى المذهب الفكري المعتنق.. 14 ومن ثم يصبح الطبيب وهيب ناطقا باسم الآخر مدافعا عنه..

3- التمظهر الثالث: النظرة المتزنة

قال أحد قساوسة كنيسة القيامة:

"أنا احترم عمر ولا أشك في نظافته، إنني لا أتفق معه في العقيدة، لكنه إنسان كبير رفض

 $^{15}$ طلب البطريق حينما كان بالكنيسة وقت الآذان .. أبي أن يصلى بما احتراما لمشاعرنا $^{15}$ 

إذا، بعد أن رأينا النظرة الهازئة بالأنا، والنظرة المضطربة له، ها هي الرواية تسوق لنا النظرة المتزنة المبنية على العدل والإنصاف، تمثل هذا في التذكير الذي جاء على لسان القس عام عمر حين دخل القدس فاتحا، فلم يبخس الناس أشياءهم ولا معتقداتهم.

إن إيراد هذه المواقف المختلفة من شخصية عمر، التي تمثل برمزيتها الأمة الإسلامية، ينبئ عن وعي بنظرة الآخر، وحضورها يعبر عن استيعاب آرائه المختلفة، رغم أنه كان بإمكانه أن يكتفى بالنظرة الهازئة فقط أو النظرة المتزنة فقط.

الحوار مع الآخر:

يمثل الحوار في فكرة الاستيعاب الحضاري حجر الزاوية، فالاستيعاب يعني التفاعل الواعي، والحوار يعني الأخذ والعطاء، والتفاعل لا يتحقق إلا بالأخذ والعطاء وحينما نتحدث هنا عن الحوار، لا نقصد به تلك التقنية التي تدخل في البناء الفني للرواية، إنما نقصد به أيضا حوار الثقافات والحضارات، بل والأديان أيضا، ويتجسد الحوار مع الآخر في الرواية في الكثير من المواقف، ننتخب منها ما يلي:

1- التمظهر الأول: حوار العقائد..بين عمرالمسلم وراشيل اليهودية:

راشيل: حسنا، لنكن أصدقاء.

وكيف تأمنين على نفسك مع رجل قد تراوده أمنيات طائشة؟

إنني أثق فيك.

وأنا أرفض هذه الصداقة المشبوهة.

أدينك يأمرك بذلك؟

ديني يأمريي بألا ألقي بنفسي إلى التهلكة، ولا أقترب من الشبهات.."<sup>16</sup>

وهكذا يمضي الحوار في اتجاه تصاعديّ التوتر، فيشرح لها جبعد أن سألته كيف عاد من الماضي من حدث لأصحاب الكهف، وعزير وخلْق آدم..، وبعد تتابع الأحداث وتعرّف راشيل على عمر أكثر، يدور هذا الحوار:

أنت رجل صادق مؤمن. لا تهاب أحدا.

إلا الله.

أجل جئت منزها عن كل غاية دنيوية منحطة.

أنت تقتربين. أتؤمنين بالله ؟

أؤمن به الآن

لماذا ؟

لأني رأيت إيمانك ينعكس عليك بالحق والخير الجمال.."<sup>17</sup>

ويمضي الحوار في هذا الاتجاه إلى أن تعلن راشيل إسلامها على يد عمر... إن هذا الحوار المؤسس على قبول الآخر والسعي إلى استنقاذه مما لحقه من خوف وقلق وعبودية، يثمر انسجاما فكريا، قد يقود إلى الانسجام الوجداني ..

2- التمظهر الثانى: حوار الممانعة:

بعد أن رأينا صورة عن الحوار المؤدي إلى التناغم الفكري والوجداني باستصحاب مشاعر الشفقة على الآخر لما هو فيه من تيه واضطراب وقلق، نحن الآن بصدد حوار من نوع آخر هدفه الرد على غمز الآخر ولمزه ودحض أباطيله، ولنأخذ هذا النموذج المتمثل في هذا الحوار الذي دار بين عمر والصحفيين:

الصحافة في خدمة الحق والحقيقة

رأيت بنفسي كثيرا مما تسمونه حقيقة فإذ به زيف وكذب.

أكنت ملكا؟

بل خادم أمة مُحَدً.

ما رأيك في الصلح ..؟ صلح إسرائيل مع العرب؟

كيف يتم صلح بين اللص وضحيته؟

لماذا قتلك أبو لؤلؤة المجوسى؟

ولماذا قتل آباؤكم الأنبياء؟

كنت تكره يهود الجزيرة ؟

كنت أكره الظلم والفساد والخيانة

أنت متعصب..

للحق وحده.

أنت واصلت الحروب، وأسلت الدماء..

قال لى الجراح: لابد من استئصال الزائدة الدودية الفاسدة كي تعيش.."81

استيعاب وسائل الآخر:

بعد تعرضنا لاستيعاب عالم أفكار الآخر، وعالم أشخاصه، والتفاعل معهما، نتطرق الآن إلى أشيائه من خلال المواقف الآتية:

\* الطابعة: - "أبدى عمر سروره لهذا الاختراع العجيب وازداد عجبه حينما علم

علي حمودين

أن آلة الطباعة تستطيع أن ترج عشرات الألوف من النسخ في وقت قصير "19

\* الجريدة: -"إن مثل هذا الاختراع يذيب الحواجز والحدود ويسخر من المسافات"<sup>20</sup>

الهاتف: - "هذه غلة عجيبة لنقل المسافات، سبحان المنعم" 12

\* السينما: - "أتعتبر السينما رجسا من عمل الشيطان؟

السينما ككشف علمي مفخرة، لكنكم ملأتم الوعاء بالقاذورات والأوبئة"22

"صاروخكم أو بعض طائراتكم تطوي المسافة بين مكة وبيت المقدس في وقت قصير..وتتساءلون أكان إسراء الرسول بالروح أم بالجسد.."<sup>23</sup>

الملاحظ أن استيعاب وسائل الآخر كان واعيا، إذ لم يكن انبهارا، والدليل في ذلك أنه في كل مرة يبن الفائدة من ذلك اختراع، فالجريدة تذيب الحواجز والهاتف يسخر من المسافات والسينما مفخرة علمية والطائرة تختصر الوقت، بل إن تطور هذه الوسائل يسهم في فهم ما أشكل على البعض من قضايا في التاريخ الإسلامي كحادثة الإسراء والمعراج...

حوار النقاء الفطري المشترك:

تعتبر دائرة النقاء الفطري المشترك حلا مثاليا لإقامة جسور تواصل بين الأنا والآخر، إذ تجمع بين كل الأمم قضايا إنسانية مشتركة تعبر عن قيم الحق والخير والحب والجمال، ولقد كان حوار هذه القيم في رواية الكيلاني حاضرا، ومن أمثلة ذلك أن الحوار الأخير الذي أسلمت إثره راشيل لم يكن فيه حديث عن أركان الإسلام، بل عن قيم إنسانية:

"أنت تقتربين...عندما تعشقين الحق والخير والجمال كأوجه من أوجه الكمال الإلهي في خلقه..." وحينما سأل عمر راشيل: لماذا تؤمنين قالت: لأبي

رأيت إيمانك ينعكس عليك بالحق والخير والجمال"<sup>24</sup>

ويضيف عمر مخاطبا صوت الفطرة:

"الخلاص من أهواء النفس ومجاهدتها هو الجهاد الأكبر كما قال حبيبي رسول الله، المؤمن إن أحب المرء لا يحبه إلا لله، ويصبح الحب الظاهر عبادة وتتحول اللذة البهيمية إلى علاقة إنسانية نظيفة مليئة بكل المتع اسمها الزواج..وتمسي العباءة التي تلبسينها سترا وكرامة "25. ويتبين أثر هذا الحوار على راشيل في حديثها إلى اليهودي المتطرف دافيد:

"لقد خلقنا الله أحرارا وأنعم علينا بنعمة العقل وأمدنا بفطرة سليمة ولنا أن نختار .. "26

- وعلق عمر على حادثة محاولة اغتيال راشيل:

علي حمودين

" ما قمنا لنغتال الناس، ولكن لننشر الفضيلة ونزرع الحب.. "27

- وحينما سأل الصحفي عمر وقد انطوى سؤاله على مكر: "أتفضل الموسيقى الشرقية أم الغربية ؟" أجاب: "الشيء الجميل محبوب دون النظر إلى شرقيته أو غربيته؟، والحب عندي يرتبط بالفضيلة، المهم ألا تحرك في نفسى نوايا شيطانية، أو تصرفني عن عبادة الله"<sup>28</sup>

إن القواسم المشتركة بين الأنا والآخر التي تصنعها حوارات النقاء الفطري هي المحفز على التبادل الثقافي والفكري، فرغم بعد المسافة العقدية بين عمر وراشيل إلا أن خطاب الفطرة النقية يطوي هذه المسافة، ويشكل استعدادا متحفزا لقبول الآخر، وقد لخصت هذا شخصية الطبيب وهيب المرتد عن ماركسيته حين قال: "إن فكر الرجل لا يرفضه أي عقل سليم، ولا تنفر منه فطرة سليمة ... " 29

ويبدو لنا أن هذه الرواية، رغم الجو الحضاري الخانق الذي ألفت فيه، تعد نموذجا طيبا للتواصل والتفاعل مع الآخر "إننا بحاجة إلى أعمال من هذا النوع .. تعلن للآخرين أن منطق العزلة والجدران والكوابيس قد تهاوى ..وأنه ليس بإمكان الإنسان أن يلتقي مع الآخرين فحسب، بل أن يعانقهم ويقول لهم ما يشاء..وأن بإمكان الأحمر..أن يلتقي مع الأسود، لا ليصوروا لتا التمزق والتناقض والرعب، بل التوافق الذي يحكم سنة الحياة.. "<sup>30</sup>

# الهوامش:

سعد البازعي وميجان الرويلي: دليل الناقد الأدبي، المكز الثقافي العربي، بيروت، ط2، 2000. ص123

<sup>2.</sup> مالك بن نبي: مشكلة الثقافة، دار الفكر، دمشق، ط2، 1990، ص51

<sup>3.</sup> عمر عبيد حسنة: مقالات في التفكير المقصدي، المكتب الإسلامي، عمان، ط1، 1999، ص59-60.

<sup>4.</sup> انظر: مصطفى عبد الغني: قضايا الروايا العربية، الدار المصرية اللبنانية، القاهرة،ط1، 1999، ص41 ومابعدها.

<sup>5.</sup> حميد لحميدانى: النقد الروائي والإيديولوجيا، المركز الثقافي، الدار البيضاء،ط1، 1990ص 51.

حسن بريغش : في الأدب الإسلامي المعاصر

<sup>.</sup> نجيب الكيلانى: عمر يظهر في القدس، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط6، 2001، ص51.

<sup>8</sup> م الرواية، **66** م

<sup>9.</sup> الرواية، ص120

<sup>10 .</sup> الرواية، ص156

<sup>11.</sup> الرواية، ص160

- 127. الرواية، ص127
  - 13 . الرواية، ص65
- 14. مثل دراسة مُجَّد عيتاني: القرآن في ضوء الفكر المادي الجدلي.
  - 165 . الرواية، ص165
    - 16. الرواية، ص84
    - 17 . الرواية، ص22
  - <sup>18</sup>. الرواية، ص196 وما بعدها
    - 19. الرواية، ص50
    - <sup>20</sup> . الرواية، ص44
    - <sup>21</sup> . الرواية، ص158
    - 22 . الرواية، ص197
    - 23 . الرواية، ص**94**
    - 24 . الرواية، ص122
    - <sup>25</sup>. الرواية، ص123
    - 220 . الرواية، ص
    - <sup>27</sup>. الرواية، ص228

    - 28 . الرواية، ص198
    - 29 . الرواية، ص124
- 30. عماد الدين خليل، في النقد الإسلامي المعاصر، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط4، 1987، ص200.



مجلَّة الواحات للبحوث والدراسات

ردمد 7163- 1112 العدد 5 (2009) : 53 - 68

http://elwahat.univ-ghardaia.dz

# shigh sigh sing shigh striff sighia

#### مُحِدَّد عجملة

معهد العلوم الاقتصادية - التسيير والتجارة - المركز الجامعي غرداية غر داية ص ب 455 غر داية 47000 الجز ائر

#### مقدمة

عادة ما تستعمل كلمة الإبداع للدلالة عل كل شيء جديد بارع أو مدهش وحتى فريد من نوعه. دون التمييز بين تلك الأشياء خاصة من حيث طبيعتها، ونجد العامة أيضا تستعمل كلمة الإبداع حتى عند الحديث حول الأفكار البارعة، الفنون الجميلة، وكل الأشياء غير عادية. إن حقيقة المر هي أنه ليس كل شيء بارع أو رائع أو جديد هو إبداع يمكن تقوية وتعزيز قدرات المؤسسة الصناعية والاقتصاد. ومن هنا ندخل إلى لب مفهوم الإبداع لإبراز أهميته المتميزة ودوره الكبير في تحقيق الميزة التنافسية للمؤسسة.

إن تطوير روح الإبداع المحاسبي في المؤسسات مرهون بمدى توفر مجموعة من الشروط والعوامل لعل أهمها المناخ الملائم ومدى التحفيزات التي تقدمها المؤسسة لمبدعيها بالخصوص المحاسبين المبدعين. كما أن تسيير نشاطات الإبداع قد يختلف من مؤسسة لأخرى إلا أنه وماهو متفق عليه، فإن احترام العلاقات الإنسانية في تسيير الإبداعات المحاسبية وترقيتها.

كما تظهر أهمية الإبداع في كونه يعطي للمؤسسة القدرة التنافسية على مواجهة منافسيها وهذا على المستوى الجزائي بينما على المستوى الكلي يعتبر الإبداع أداة رئيسية لتحقيق التنمية الاقتصادية.

#### 1- مفهوم الإبداع:

تعد كلمات إبداع وإبتكار ونحوهما، مترادفات لمعنى يمثل إثبات شيء جديد غير مألوف، أو حتى النظر للأشياء بطرق جديدة، ويعرف الإبداع في اللغة كما جاء في (لسان العرب)، من بدع الشيء وهو أنشأه، وجاء في (المعجم الوسيط): بدعه بدعا أي أنشأه

مُحَدَّد عجيلة

على مثال سابق، وعرفه (القاموس العصري الحديث) بأنه: الإيجاد أو التكوين أو الإبتكار<sup>1</sup>، أما التعريف الموضوعي فقد اختلف المفكرون حول تحديد ماهية الإبداع، حيث لا يوجد اتفاق واضح ومحدد لأسباب تتعلق بتعقد الظاهرة نفسها أو بتعدد اتجاهات المفكرين، حيث ينظر كل واحد منهم من زاوية معينة توافق تخصصه أو ميوله. فمنهم من ينظر إليه على أنه منتج، ومنهم من ينظر إليه على أنه عملية،ومنهم من ينظر إليه على أساس السمات والخصائص التي تميز المبدعين، ولذلك سنتناول بعض التعاريف وهي:

الإبداع هو القدرة على تكوين وإنشاء شيء جديد، أو دمج الآراء القديمة أو الجديدة في صورة جديدة، أو استعمال الخيال لتطوير وتكييف الآراء حتى تشبع الحاجيات بطريقة جديدة، أو عمل شيء جديد ملموس أو غير ملموس  $^2$ .

الإبداع عبارة عن الوحدة المتكاملة لمجموعة العوامل الذاتية والموضوعية، التي تقود إلى تحقيق إنتاج جديد وأصيل ذو قيمة من الفرد والجماعة، والإبداع بمعناه الواسع يعني إيجاد الحلول الجديدة للأفكار والمشكلات والمناهج ... 3

- الإبداع هو استحداث فكرة أو نظرية أو افتراض علمي جديد أو اختراع جديد أو أسلوب جديد لإدارة منظمه $^{4}$ .

ويمكن تعريف الإبداع بأنه أفكار تتصف بأنها جديدة ومفيدة ومتصلة بحل مشكلات معينة أو تجميع أو إعادة تركيب الأنماط المعروفة من المعرفة في أشكال فريدة<sup>5</sup>

وبناءا على هذا نعرف الإبداع بأنه الإتيان بفكرة أو مجموعة أفكار جديدة وغير مألوفة عند الغير، تشكل تحسينا وتطويرا على النمط الموجود 6.

وبصفة عامة فإن تعريف الإبداع يختلف بإختلاف الجوانب والمداخل التي يهتمون بما والأهداف التي يريدون تحقيقها، وتنقسم هذه الجوانب إلى أربعة أنواع رئيسية وهي<sup>7</sup>:

- التركيز على العملية الإبداعية نفسها (آلية الإبداع): أي المراحل التي تمر بها عملية الإبداع وفي هذا المجال بأنه "عملية ينتج عنها عمل جديد يرضى الجماعة وتقبله أنه مفيد"

- التركيز على الناتج الإبداعي (الإنتاج الإبداعي): أي مقدار الإنتاجية التي تحققها - أو تنتج عن عملية الإبداع- وفي هذا المجال يعرف بأنه " يسعى لتحقيق إنتاج يتميز بالجدة والملائمة وإمكانية التطوير " وبالتالي يركز على الإنتاج الإبداعي وحل المشكلات وتبنى التغيير.

- الصفات الشخصية للمبدعين: كالفضول والبحث ووضوح الرؤيا والقدرة على تفهم المشكلات ونجد صفات الإبداع بالخصائص النفسية المتمثلة بالمخاطرة والإستقلالية

مُحَدَّد عجيلة

والمثابرة والإنفتاح على الخبرة الداخلية والخارجية

- الإمكانيات الإبداعية عند الأفراد (القيم الإبداعية): كالاستقلال والصدق والبحث عن الحقيقة، والحاجة إلى الإنجاز. ونجد أيضا من يركز على الإمكانية الإبداعية والاستعدادات النفسية الكامنة للإبداع كما تكشف عنها الاختبارات النفسية، ويعرف الإبداع على أساسها على أنه الاستعداد الكامن للتفوق أو التميز كما يراها

#### 1-1 مفهوم الابتكار:

لا شك في أن التطور والسمة الأبرز في حياة الفرد والمؤسسات. فلقد تراكم هذا التطور منذ ذلك الظهور الأول بمعدلات متباينة بفعل القدرة العقلية العظيمة التي يتميز بها الإنسان على كل الكائنات الأخرى التي تشاركه هذه الأرض, في كونه قادرا على أن يطور وبتك الأشباء الجديدة.

وضعت تعريفات للإبتكار للباحث أكرم رضا، ونلخصها في الآتي: 8

- الإبتكار كأسلوب من أساليب الحياة:

يشار إلى الإبتكار هنا على أنه يشمل جميع جوانب حياة الفرد، بحيث يصبح الإبتكار دالا على نوع أو أسلوب معين في الحياة. الإبتكار هنا هو القوة التي تدفع إلى الإكتمال. وهناك نوع من الإبتكار.

أ- إبتكار الموهبة: وهو يعتمد على قدرات خاصة تطهر ثمراتها على شكل أعمال عظيمة.

ب- إبتكار تحقيق الذات: والذي يعتبر عن القدرة على التعبير عن الأفكار دون خوف من سخرية الآخرين وبصورة مستمرة، ويكاد يكون هذا النوع من الإبتكار مرادفا للصحة النفسية السليمة، حيث يصبح صفة مميزة للإنسان المتكامل.

- الإبتكار كناتج جديد:

إن العملية الإبتكارية هي التي ينشأ عنها ناتج جديد نتيجة لما يحدث من تفاعل بين الفرد بأسلوبه المتميز وما يواجهه في بيئته.

- الإبتكار كعملية عقلية:

إن الإبتكار هو العملية التي تتضمن الإحساس بالمشكلات والثغرات في مجال ما، ثم تجديد بعض الأفكار ووضع الفروض التي تعالج هذه المشكلات، وإختيار مدى صحة أو خطأ هذه الفروض، وتوصيل النتائج إلى الآخرين.

1-2 الفرق بين الإبداع والإبتكار: Creativity and Innovation

تطرق الباحثون والدارسون لمفهوم الإبداع (Creativity) من زوايا مختلفة تبعا لتباين فلسفة كل منهم ونظرته إلى الإبداع، وميز بعضهم بينه وبين مفهوم الإبتكار (Innovation).

إن الكثير منا تراه لا يفرق إحيانا بين الإبداع والإبتكار بل يرى أنهما كلمتان تدل على معنى واحد بل لا يجد أن هناك فرق يذكر بينهما والحقيقة أن هنالك فرق بين الإبداع والإبتكار. من حيث مناقشة مفهوم الإبداع والإبتكار نجد أن:

الإبتكار إنتاج الجديد لا يتصف بالجمال بدرجة كبيرة كما هو الحال في مجال العلوم المختلفة ففي هذه المجالات لا يهتم المبتكرون بالجمال بقدر فائدة المنتج.

بينما الإبداع يعني إيجاد الجديد شريطة أن يتصف هذا الجديد بالجمال كما هو الحال في الفنون التشكيلية.

نجد تلخيص بين الإبداع والإبتكار وأهم ما يميزه في الجدول التالي: الجدول رقم 1: الفرق بين الإبداع والإبتكار

| الإبتكار (Innovation)  | (Creativity ) וلإبداع  | البيان                |
|------------------------|------------------------|-----------------------|
| جماعية                 | فردية                  | 1– المحاولة           |
| مستمرة، طويلة          | متقطعة، لحظية          | 2- العملية            |
| قابل للقياس، مؤكد      | غير قابل للقياس، محتمل | 3- الأثر              |
| إستعمال الأدوات        | إستعمال وتعلم طرق      | 4– التكوين            |
| الإستراتيجية           | التفكير                |                       |
| تسيير المشاريع         | عصف الأفكار            | 5- نوع الإجتماعات     |
| تقارب الأفكار والإجناع | تضارب الأفكار وتشبعها  | 6- نوع التفكير        |
| حولها                  |                        |                       |
| التوجه نحو التطبيق     | التوجه نحو التفكير     | 7- دور المشرف أو      |
|                        |                        | المسؤول               |
| کفاءة ( Completence )  | مصدر (Resource )       | 8- أهميتها في المؤسسة |

مُحَدَّد عجيلة

المصدر: بن مويزة مسعود، مرجع سبق ذكره، ص55 بتصرف

ويمكن القول، كتلخيص لما جاء في الجدول السابق، أن الإبداع تصرف فردي أو شخصي مصدره عقل الفرد نفسه، أما الإبتكار هو عملية جماعية يتدخل فيها عدد من المتعاملين. وعلى إعتبار أن الأولى هي عملية إدراكية وعقلية، والثانية عملية تفاعلية.

#### 2- تعريف المحاسبة:

تتميز العلوم الاجتماعية بالتكيف والتطور السريع نسبيا لدائمة التغيرات والمستجدات البيئية المحيطة بخلايا المجتمع، وبطبيعة الحال تتفق هذه المقولة مع المحاسبة كفرع شجرة العلوم الاجتماعية والإنسانية وبالرغم من قدم المحاسبة فإنه لا يوجد تعريف للمحاسبة متفق عليه، وتعددت واختلفت التعاريف نذكر منها:

- المحاسبة هي علم يبحث عن طرق تسجيل المعاملات المادية المختلفة واقتراح النظم والدفاتر الملائمة لها.¹¹
- ويمكن تعريف المحاسبة بأنها اصطلاح مالي أطلق على حقل المعرفة موجه لتقديم المعديد من المعلومات الرقمية طبقا لاعتبارات قانونية واقتصادية، من خلال الحسابات التي تتم على شكل تسجيل وتبويب وتلخيص العمليات والأحداث ذات الطابع المالي وتتلخص فيما يلى:11
- 1. التسجيل: وهو تسجيل جميع العمليات المالية في دفتر أو مجموعة من الدفاتر، لأننا لا يمكن الاعتماد على الذاكرة في هذا المجال.
- 2. التبويب: هو ترتيب جميع البيانات وتصنيفها مع فرز العمليات والمعلومات ذات طبيعة واحدة.
- 3. التلخيص: هو تركيز البيانات التي تم تسجيلها وتبويبها في صورة معلومات مفيدة على شكل تقارير أو قوائم توضح النتائج والحقائق المالية.

أما إذا تطرقنا لتعريف نظرية المحاسبة، فإننا سنجد أيضا صعوبة أيضا في تحديد تعريف متفق عليه، نظرا لأن مجال البحث في إطار نظرية المحاسبة مازال قابلا للتجديد والابتكار والإبداع، فيرى البعض فيرى البعض أن نظرية المحاسبة ترتكز على مجموعة من المبادئ والأسس والفروض التي تتناول الحقائق وتتمثل في عمليات ومراكز ذات القيمة المالية المتعلقة بالوحدة المحاسبية، كما تستخدم في شرح وتفسير النواحي التطبيقية للمحاسبة، في شتى مجالات النشاط الاقتصادي.

مُحَدَّد عجيلة

كما يمكن أن نعرف المحاسبة بأنها خلاصة في شكل مجموعة المبادئ الرئيسية التي تتصف بما يلى:13

- 1. أنها تقدم إطارا يمكن الرجوع إليه في تقييم الممارسة المحاسبية.
- 2. أنها مرشد لتطوير استخدامات وإجراءات جديدة في مجال المحاسبة.

وبناءا على ما تقدم نستطيع أن نشاطر الكاتب في تعريفه للمحاسب بأنها: هي علم يشمل مجموعة من مبادئ وأحسن القواعد التي تستعمل في تحليل العمليات المالية عند حدوثها وتسجيلها من واقع مستندات مؤيدة لها، ثم تبويب وتضييق هذه العمليات وتلخيصها بحيث تمكن الوحدة الاقتصادية من تحديد إيراداتها وتكلفة الحصول على هذه الإيرادات، ومن ثم استخراج نتيجة أعمالها من ربح أو خسارة عن فترة مالية معينة، وبيان مركزها المالي في نهاية هذه الفترة.

وكمفهوم حديث فإنه لم يعد في ضوء استخدامات الحاسبات الالكترونية علم هو ذلك العلم الذي يبحث في عمليات القيد والترحيل وتصوير الحسابات الختامية والقوائم المالية، فإن هذه العمليات يقوم بما الحاسب الالكترويي في سرعة ودقة فائقين ماداما يغذي بالبرنامج السليم والبيانات الخام الصحيحة. 15

ومن هنا علم المحاسبة أصبح ذلك العلم الذي يبحث في الأخبار المحاسبية السليمة والدقيقة وبمد الأطراف المعنية بكل المعلومات المحاسبية التي تقيدها في رسم السياسات واتخاذ القرارات باستخدام جميع الأساليب الممكنة سواءا أكانت أساليب تقليدية كالقوائم المالية والتحليل المالي بالنسب المالية، ونماذج الموازنة التخطيطية التقديرية أو كانت أساليب رياضية إحصائية كأسلوب التفاضل والتكامل ونظرية الاحتمالات أو رسائل علمية مستمدة من علم مثل أسلوب البرمجة الحطية أو غيرها. 16

نظرا لأغراض وفرضيات المحاسبة نحاول أن نقدم أهم أهدافها التالية:17

- 1. توفير المعلومات المالية.
- 2. قياس نتائج الأعمال عن فترة معينة وتحديد نتيجة المؤسسة من ربح وخسارة.
- 3. تأمين مختلف المعلومات المالية المتعلقة بتبيان الوضع المثالي للمؤسسة في وقت محدد بشكل يمكن مختلف الأطراف ذوي العلاقة بالمؤسسة من التعرف على مركزها المالي إضافة إلى تحديد نتائج أعمال المؤسسة في فترة زمنية محددة.

- 4. قياس تطورا الوضع الاقتصادي للمؤسسة خلال فترة محددة من الزمن نتيجة لممارستها للنشاط التي أنشأت من أجله.
- الحفاظ على ممتلكات المؤسسة وذلك لأن المحاسبة تعتبر من وسائل المراقبة الداخلية للمؤسسة.

وأيضا تتمثل أغراض المحاسبة والوظائف التي تقوم بما في النقاط التالية:18

- 1. تسجيل جميع العمليات التجارية ذات الأثر المالي بقيمتها النقدية سواءا أكانت نقدية أم آجلة.
  - 2. تبویب العملیات المسجلة علی شکل حسابات.
  - 3. تلخيص العمليات المسجلة والمبوبة على شكل قوائم وكشوفات.
    - 4. استخراج نتيجة عمل المشروع لسنة مالية من ربح وخسارة.
- 5. تحديد المركز المالي للمشروع في نهاية العام المالي ومقارنته بالسنوات السابقة لبيان تحسنه أو بقائه على حالة أو تراجعه.
  - 6. معرفة ما لدى المشروع من موجودات (أصول) أو ماله من حقيقة.
  - 7. معرفة ما على المشروع من مطلوبات (خصوم) أو ما عليه من التزامات.
- 8. مراقبة مصروفات المشروع وإيراداته، لإجراء الدراسة عليها من أجل تحقيق أكبر قدر ممكن من الأرباح، بحيث لا تكون على حساب مشروع آخر.
  - 9. إعداد القوائم المالية ومقارنتها لأغراض الدراسة، وللمساعدة على اتخاذ القرارات.
    - 3- ماهية الميزة التنافسية:

يعتبر مفهوم الميزة التنافسية ثورة حقيقية في عالم إدارة الأعمال على المستوى الأكاديمي والعلمي، فأكاديميا لم يعد ينظر للإدارة كهم داخلي أو كمواجهة وقتية مع مشاكل ليست ذات بعد إستراتيجي ولكن أصبح ينظر للإدارة كعملية ديناميكية ومستمرة تستهدف معالجة الكثير من المشاكل الداخلية والخارجية لتحقيق التفوق والتميز المستمر للمؤسسة على المنافسين والموردين والمشترين وغيرهم.

وعمليا يحرص المسؤولين على العمل الدؤوب والمستمر للتعرف على وتحليل واكتشاف والمحافظة والاستثمار في الميزة التنافسية للمؤسسة.

3-1 مفهوم الميزة التنافسية وأهميتها:

مُحَدَّد عحملة

في الوقت الحالي أصبح مفهوم الميزة التنافسية الشغل الشاغل للباحثين الاقتصاديين وعلى هذا الأساس فالدخول في دائرة التنافس لا يعني القضاء على المنافسين وإنما تقديم منتجات ترضى المستهلكين تختلف عن المنافسين، ومن التعاريف التي أعطيت لها ما يلي:

- 1. "الميزة التنافسية تعتمد على نتائج، فحص وتحليل كل نقاط القوة والضعف الداخلية إضافة للفرص والتهديدات الحيطة السائدة في بيئة المؤسسة مقارنة بمنافسيها في السوق" <sup>19</sup>.
- ويعرفها عبد الستار مُحَدَّد علي" إنها القدرة على تحقيق حاجات المستهلك أو القيمة التي يتم الحصول عليها من ذلك المنتج ومثال ذلك قصر فترة التوريد أو الجودة العالية للمنتج  $^{20}$
- 3. الميزة التنافسية هي "ما تختص به المؤسسة دون غيرها ولما يعطي قيمة (أو يختلف عما يقدمه) مضافة إلى العملاء بشكل يزيد أو يختلف عما يقدمه المنافسون في السوق " <sup>21</sup>.
- 4. ويعرف د. على السلمي الميزة التنافسية بأنها " مجموعة المهارات والتكنولوجيات والموارد والقدرات التي تستطيع الإدارة تنسيقها واستثمارها لتحقيق أمرين أساسيين:
  - إنتاج قيم ومنافع للعملاء أعلى ثما يحققه المنافسون.
  - تأكيد حالة من التمييز والاختلاف في ما بين المنظمة ومنافسيها "<sup>22</sup>

من خلال التعاريف نستنتج أن الميزة التنافسية هي القدرة على تحقيق رغبات المستهلكين باعتبار أن المستهلك هو الحكم في السوق فإرضائه يعتبر الهدف الأساسي الذي تسعى المؤسسة لتحقيقه، ومنه فالميزة التنافسية تعني تقديم منتجات متميزة عما يقدمه المنافسون في السوق وإرضاء الزبائن بشكل يختلف أو يزيد عنهم، وتستطيع المؤسسة الاقتصادية تحقيق ميزة تنافسية من خلال وضع إستراتيجية للتنافس مبنية نتائج التحليل الداخلي للبيئة الحيطة بها.\*

واستراتيجية التنافس تتحدد بثلاثة مكونات رئيسية:

- 1. طريقة التنافس: وهي الإستراتيجية المتبعة من طرف المؤسسة للوصول إلى ميزة تنافسية في السوق وتتحدد وفق إستراتيجية السعر والمنتج والترويج والتوزيع.
  - 2. حلبة التنافس: ويقصد بما السوق المستهدفة والمنافسين للمؤسسة.
- 3.أساس التنافس: يشمل جميع ممتلكات المؤسسة ومقدرتما على تحقيق ميزة تنافسية مستمرة على المدى الطويل.

شكل رقم 1: الحصول على ميزة تنافسية متواصلة الطريقة التي تنافس بها:

إستراتيجية المنتج
إستراتيجية الموقع
إستراتيجية مصادر
التوريد
التوريد
ميزة تنافسية

أساس التنافس: الأصول والمهارات

المصدر: نبيل مرسي خليل، الميزة التنافسية في مجال الأعمال، الإسكندرية، رويال، 1998، ص79.

اختلف الباحثون الاقتصاديون في وجهة النظر بالنسبة لتصنيف المزايا التنافسية ولكل وجهة نظر، وفي هذا المطلب سنتطرق إلى تصنيف المزايا التنافسية ومحدداتها.

# 3-2 تصنيف المزايا التنافسية:

إستراتيجيات أخرى

لم يتم التوصل إلى تصنيف واضح للمزايا التنافسية إلا في عقد التسعينات حيث ما زال قيد الاجتهادات الفردية دون أسس واضحة لكن هناك محاولات لم تحضي بالاتفاق، نذكر منها نموذجين:

1 النموذج الأول: يعتمد على الموارد كأساس للميزة التنافسية والذي أسهم فيه كل من 1991 petertaf و1991 ومدخل الموارد يرى المؤسسات كوحدات مختلفة بالقدرات والموجودات المادية الملموسة والغير الملموسة وبالموارد البشرية والمادية إذ لا يوجد مؤسستان متشابحتان كلياً وذلك لسبب اختلاف الموارد والتجارب والمهارات المتاحة والثقافات التنظيمية. 23

وتتمثل الموارد وفقاً لهذا النموذج في جميع أصول المؤسسة بما فيها الإمكانيات والتجهيزات والممتلكات المادية والبشرية والكفاءات والقدرات وهي أصول ملموسة وتشمل أصول غير ملموسة تكمن في تقديم خدمات ما بعد البيع، الإشهار...الخ.

2- النموذج الثاني: وجاء بمذا التصنيف الاقتصادي porter ويعتمد في تصنيفه على ما يحققه المشتري من مزايا والتي تشمل تخفيض التكلفة، تحقيق قيمة مضافة، ولإيجاد إطار شامل ومتكامل التصنيف الميزة ويتمثل في ما يلى: 24

- تتحقق الميزة التنافسية من منفعة المشتري.
- تنبع الميزة التنافسية من خاصية في المؤسسة تميزها عن غيرها لدى المشتري وتلك الخاصية تشكل مصدر الميزة التنافسية.
- المنافس يتأثر بالميزة التنافسية التي تتمتع بها المؤسسة من خلال توجيه المشتري إليها دون المنافس.
- يعني تصنيف المزايا التنافسية من خلال المؤسسة تصنيفها وفق لسبب أو منشأ خاصية التي تتمتع بنتيجتها المؤسسة بالتفوق على منافسيها في جذب المشترين وذلك يعني تصنيفها حسب مصدرها.
  - تصنيف المزايا التنافسية من خلال المشتري وفقا لطبيعة المنفعة المحققة له.

وقد حدد كل من hayes وwheel wrigh أنواع المزايا التنافسية وفقا لمصدرها النهائى كما يوضحه الجدول التالى:

جدول رقم 2: المصادر النهائية للميزة التنافسية

| 1 :- 11                                                                    | مصدر الميزة |
|----------------------------------------------------------------------------|-------------|
| الإيضاح                                                                    | التنافسية   |
| يمكن المؤسسة من البيع بسعر أقل من معدل سعر الصناعة<br>وتتفوق على المنافسين | الكلفة      |
| وتتمثل في المواصفات والأداء الجيد والوظيفة التي يخدمها                     | النوعية     |
| وتتمثل في إعادة المنتوج للمشتري عند الطلب                                  | الإعتمادية  |
| التكيف للتقلب في الطلب والقدرة على الاستجابة له                            | المرونة     |
| تقديم منتجات جديدة                                                         | الإبتكارية  |

المصدر: آمال عياري، رجم نصيب، مرجع سبق ذكره، ص.14

4- إدارة المعرفة بين الإبداع المحاسبي والمحاسبين 25

سنحاول هذا المحور أن نلمس مدى تأثير درجة المعارف وتنوعها وحجمها وزخمها من خلال التطور التكنولوجي الهائل على آراء المحاسبين وكيف استطاعوا أن يلحقوا ذلك التطور ولمواكبته ولتسخير الأدب المحاسبي لخدمة تلك التكنولوجيا والمعارف.

كان من الضروري أن يستجيب رجال الفكر المحاسبي وممارسوا المهنة المحاسبية للتطورات سريعة الخطر التي ترضت لها اقتصاديات العالم.

فلقد بدأ واضحا أن إمكانيات المحاسبة المالية ومحاسبة التكاليف لم تعد قادرة على مسايرة التعقيد الشديد في العملية الإدارية على مستوى الوحدة الإقتصادية لهذا كله ظهر لنا ما يسمى بالمحاسبة الإدارية Manogerial Accounting لتكون منفذا جديدا يمكن من خلاله معالجة أوجه قصور الأنظمة المحاسبية الموجودة على مستوى المشروع، بل يمكن القول بأن ظهور هذا الإقتراح في بداية الخمسينات كان بمثابة صرخة من الرواد الأوائل إلى المفكرين المحاسبين بدعوهم للإسهام في تطور علم المحاسبة ليساير التقدم الإقتصادي والتكنولوجي وما ترتب عليه من تطور في العلوم الإدارية والسياسية والإجتماعية.

وأصبحت المحاسبة الإدارية أمرا ضروريا وحيويا لإستقرار الوحدات الإقتصادية وإزدهارها، وتمثل بما توفره من معلومات خارجية وداخلية تفصيلية أحد أهم مصادر المعرفة اللازمة لتأكيد قدرة المؤسسة الإقتصادية على المنافسة في بيئة الأعمال المعاصرة، ويسعى المحاسب الإداري المبدع وبالتالي نظام المعلومات المحاسبية الإدارية إلى تحقيق عدة أهداف تتمثل بصفة رئيسية في مساعدة الإدارة في القيام بوظائفها المختلفة بداية من وضع الخطط والتقديرات والمعايير والموازنات بما يحقق تدفقا للمعلومات من قمة الهيكل التنظيمي إلى قاعدته، كما تساعد في مجالات الرقابة وقياس وتقييم الأداء في مختلف الجوانب والمستويات الإدارية (العليا، الوسطى، السفلى) للمؤسسة الاقتصادية بما يحقق تدفقا للمعلومات من قاعدة الهيكل التنظيمي إلى قمته.

بعد التعرف على التطور التاريخي للمحاسبة الإدارية، ومن البديهي<sup>26</sup> أن الوضع الحالي للمحاسبة الإدارية يمثل نتاج للعديد من التطورات إلتي حدثت على مدار فترات مختلفة، ونتيجة لتنامي الطلب المستمر على المعلومات المحاسبية الداخلية والخارجية المرتبطة بوظائف ونشاطات الإدارة من تخطيط وتنظيم وتنسيق وتوجيه وتحفيز إلى الرقابة وتقييم الأداء.

وتعد المحاسبة الإدارية ظاهرة حديثة نسبيا، خاصة إذا ما قورنت بالتطور التاريخي الطويل لأعداد التقارير المالية الموجهة للأطراف الخارجية، كالملاك والدائنين والبنوك والجهات

الحكومية...إلخ كما أن محاسبة التكاليف أقدم من المحاسبة الإدارية، فالأولى تعد أداة من أدوات المحاسبة الإدارية إلا أن المحاسبين المبدعين قد أدركوا. عند البحث عن إجراءات محاسبة التكاليف الملائمة لحدمة القرارات التخطيطية والرقابية المختلفة العديدة. أن تجميع أو تخصيص التكاليف يجب أن يختلف باختلاف القرارات الإدارية. تلك المحاسبة التي ترتكز على تخصيص التكلفة الملائمة لغرض الرقابة والقرارات الداخلية أكثر منها لغرض إعداد التقارير الخارجية ...

كما نجد في حقول المحاسبة بأن المحاسبة الإدارية 28: تقتم بتحاليل البيانات المحاسبية والبيانات الأخرى ذات العلاقة بنشاطات المشروع(المؤسسة) المختلفة بقصد مساعدة الإدارة على وضع الأهداف وتقييم الأداء واتخاذ القرارات التشغيلية، والإستراتيجية وهي تركز على نشاط المشروع في الماضى وربطه بالمستقبل من أجل إعداد بيانات تخدم القرارات.

وأيضا تعريف حديث نسبيا (لمحمد مطر): على أنها نظام يختص بقياس وتوصيل المعلومات الإقتصادية بقصد تمكين مستخدمي هذه المعلومات في اتخاذ القرارات. وقد أضاف هذا التعريف للمحاسبة بعدا وضيفيا جديدا، إذ لم يعد اهتمامها مقصورا بالنواحي الإجرائية الخاصة بأساليب تسجيل وتشغيل البيانات فحسب، بل تجاوز إهتمامها في هذا الإطار ليتركز في التأكيد على الأهداف التي تسعى إليها وهي توفير وتوصيل المعلومة الملائمة لمتخذ القرار 20. كذلك ونظرا لتعدد مستخدمي المعلومات المحاسبية وتعدد أغراضها، تعمق البعد السلوكي للمحاسبة خصوصا في المحاسبة الإدارية .

لتدعيم اهتمام المحاسبة الإدارية علم أنفا: تقوم بإعداد الحسابات والبيانات والإحصائيات، وتقديمها إلى الإدارة لتتمكن من فرض الرقابة على عمليات المشروع وعلى تكاليفه وإتخاذ القرارات الضرورية في الوقت المناسبة، لمعالجة أي إنحراف عما خطط له، وبالتالي يمكننا القول بأن وظيفة المحاسبة الإدارية هي تقديم وإظهار وإعداد البيانات التي تساعد الإدارة على التخطيط ورسم السياسات ومراقبة التنفيذ وإتخاذ القرارات الحكيمة 30

5- المحاسبة الإدارية في إطار أنظمة المعلومات:

يتوقف نجاح الإدارة في العصر الحالي في إدارة شؤون الموارد الإقتصاد بكفاءة وفعالية على على ما يتاح لها من معلومات وما نستطيع الحصول عليه من بيانات تمكنها من أداء مهامها المتعددة في هذا الشأن، وترتكز الإدارة في شأن أداء وظائفها وتحقيق الأهداف المرغوب، أو لأداء الوظيفة المطلوبة 31. كما نجد في عناصر الإدارة التي قسمها فايول

نشاطات أية مؤسسة تجارية إلى الأقسام الستة التالية :32

- 1- فنية "مثل الإنتاج والتصنيع"
  - 2- تجارية "مثل البيع والشراء"
- 3- مالية "مثل البحث عن أمثل إستخدام لرأس المال"
- 4- محاسبية "إصدار الأوراق المالية، إعداد الميزانيات، التكاليف، الإحصائيات"
  - 6- إدارية "التخطيط، التنظيم، التوجيه، التنسيق، الرقابة"

وبالرغم من تعدد وجهات النظر في شأن ماهية الإدارة وتعريفها، فإن مهامها الرئيسية ومقومات نجاحها في تحقيق أهدافها، هي التخطيط والتنظيم والرقابة، فالإدارة .

فالإدارة تقوم بتخطيط إستخدام وإستغلال الموارد المتاحة لها عن طريق وضع الإستراتيجيات وتنسيق الأهداف ورسم الخطط التي قوامها اختيار أفضل البدائل المتاحة لتحقيق الأهداف المرجوة في ظل قيود الإستراتيجيات المستهدفة. وحتى يمكن تنفيذ الخطط وتحقيق الأهداف فإن الأمر يستدعي تنظيم وتنسيق الموارد، وتحديد وتوصيف المهام، والإختيار من بين بدائل مسارات وطرق التنفيذ، وتقسيم العمل مع ضمان التكامل والتعاون والإتساق مع ما تستهدفه الخطة وغير ذلك من الأنشطة والمسؤوليات الكفيلة بوضع الخطط موضع التنفيذ بأداء متزن ومنسق يتصف بالكفاءة والفعالية. وعندما توضع الخطط موضع التنفيذ وتتحدد برامج ومسارات ومسارات الأنشطة ومقومات تنفيذها، ومعايير وأنماط الأداء التي على أساسها يتم التحقق والتأكد من سلامة التنفيذ، يصبح من اللازم متابعة أنشطة ومهام ومراحل ومسارات التنفيذ بالمقارنة بما تحدد لها من أنماط ومعايير لتصحيح ما قد ينحرف من مسارات وتلافي ما قد يحدث من اختلافات وانحرافات والتحقق من سلامة التنفيذ طبقا للأنماط والمعايير.

وسواء كانت المهام أو الأنشطة المنوط بالإدارة القيام بما تتعلق بالتخطيط أو بالتنظيم أو بالرقابة، فإنما تتحقق عن طريق اتخاذ القرارات الملائمة في ضوء الظروف والملابسات المنتظرة وفي ظل القيود والمحددات القائمة، سواء منها ما يتعلق بالموارد أو بالبيئة التي تعمل في ظلها الوحدة الاقتصادية. وحيث تقوم مهام الإدارة على اتخاذ القرارات، وحيث ترتبط سلامة القرارات بما يتوفر لمتخذها من معلومات كافية وملائمة وعلى المستوى المرغوب من الثقة، فإن أنظمة المعلومات تصبح هي الركيزة في اتخاذ القرارات. ذلك بما توفره من معلومات وتقنية وملائمة تساعد الإدارة في القيام بمهامها وتسهل لها تصور النتائج المنتظرة من أفعالها وانعكاسات ذلك على أهدافها وإستراتيجياتها وخططها36.

ويطلق على أنظمة المعلومات التي تمكن الإدارة وتساعدها في أداء مهامها إسم أنظمة المعلومات الإدارية و تختص أنظمة المعلومات بصفة عامة بتجميع البيانات من مصادر متفرقة لتكون عناصر مدخلاتها، وتقوم بتحليل وتوثيق وتخزين هذه البيانات وما يترتب على متفرقة لتكون عناصر مدخلاتها، تم تولد منها ما يتلائم من معلومات مع احتياجات الإدارة لأغراض اتخاذ القرارات في صورة مخرجات هادفة تمثل البيانات المحاسبية أهم مصادر بيانات المحاسبية أهم مصادر البيانات أنظمة المعلومات الإدارية لأغراض إتخاد القرارات التخطيطية والرقابية. والواقع أنه حتى ظهور وإنتشار أنظمة المعلومات الآلية التي تقوم على الحسابات الإلكترونية كان النظام المحاسبي يمثل نظام المعلومات الكلي بالنسبة للإدارة قق ولذلك فهو اليوم وفي ظل هذه التطورات التقنية يمثل أهم وأكبر جزئية في أنظمة المعلومات الإدارية. ذلك لأن إختصاص المحاسبة بفروعها المختلفة هو تجميع البيانات وإنتاج المعلومات التي تساعد في الحفاظ على المورد وتكمن من ترشيد تخصيصها وإستغلالها، وبالتالي فالمحاسبة هي الوجه العملي للنظرية العامة للمعلومات الأغراض تحقيق الكفاءة والكفاية الإقتصادية في وتجد تموقع المحاسبة الإدارية في متطلبات أنظمة المعلومات الإدارية يسيطر ويحتل مكانة بالغة الأهمية.

كما نجد الوقت المتاح للمحاسبين لدراسة البيانات وتحضيرها لإتخاذ القرارات<sup>37</sup>:

يتميز النظام الإلكتروني بالدقة والسرعة الفائقة للمحاسبين من إلقاء أعباء أداء العمليات الروتينية على عاتق الآلة مما يسمح لهم بالتفرغ لدراسة تحليل النتائج والقيام بالمهام الأكثر إنتاجية، أما في النظام اليدوي ينصب إهتمام المحاسبين على التحقيق من الدقة الحسابية للبيانات وإلى تكوين الموازين التي تمكن من إكتشاف الأخطاء وينفق معظم وقته في تجميع وتبويب وتحقيق البيانات وإستخراج النتائج مما يجعل الوقت المخصص للأعمال الأكثر إنتاجية وفاعلية ضئيل جدا.

#### الهوامش:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> القاموس العصري الحديث، دار التوفيق والنشر، بيروت، لبنان،(1988)، ص**20** 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> طارق محمَّد السويدان، محمَّد الأكرم العدلوني، مبادئ الإبداع، شركة الإبداع الخليجي للإستثمارات والترتيب، الصفات، الطبعة الثانية، الكويت، (2002)، 18

<sup>3</sup> نفس المرجع السابق، ص**18** 

سعيد يس عامر، الإدارة وتحديات التغيير، مركز wide service، مصر ( القاهرة ). بدون طبعة  $^4$ 

#### ص 598

- 5 رعد حسن الصرن، إدارة الإبداع والإبتكار الأسس التكنولوجية وطرائف التطبيق، الجزء الأول، دار الرضا للنشر الطبعة الأولى، سلسلة الرضا للمعلومات، (2000)، ص28
- <sup>6</sup> عجيلة عُجَّد، الإبداع في المؤسسة الاقتصادية الجزائرية دراسة المؤسسة الاقتصادية أنابيب الناقلة للغاز بولاية غارداية، مذكرة ماجستير (غير منشورة) كلية العلوم الاقتصادية وعلوم التسيير، جامعة البليدة 2005/2004، ص 23
  - <sup>7</sup> سعید یس عامر ، مرجع سابق، ص ص598–599
- <sup>8</sup> أكرم رضا، برنامج تدريب المدربين، دار التوزيع والنشر الإسلامية، مصر (القاهرة)، الطبعة الأولى، (2003)، ص ص 33-43
- <sup>9</sup> بن مويزة مسعود، الإبداع التكنولوجي لتطوير القدرة التنافسية للمؤسسة الاقتصادية، مذكرة ماجستير (غير منشورة ، كلية العلوم الاقتصادية وعلوم التسيير، جامعة الاغواط: (2005/2004)، ص55
  - 10 صالح رزق، عبد الكريم زواتي، أصول المحاسبة، دار الفكر للنشر والتوزيع، عمان الأردن 1992 ص. 7
- <sup>11</sup> بويعقوب عبد الكريم، أصول المحاسبة العامة وفق المخطط الوطني المحاسبي الوطني، ديوان المطبوعات الجامعية بن عكنون، 1994، الجزائر، ص .11
- 12 يجي خمَّد أبو طالب، معايير التقارير المالية الدولية ونظرية المحاسبة وفقا لأحداث التعديلات التي تمت على معايير المحاسبة الدولية، شركة ناس للطباعة، مصر 2006، ص16.
  - 13 نفس المرجع السابق.
  - <sup>14</sup> خالد أمين وآخرون، أصول المحاسبة، مركز الكتب الأردنى، الأردن. 1990، ص13 بتصرف.
- <sup>15</sup> مهيري سميرة، بن عيسى كلثوم، فعالية الأداء المحاسبي في المؤسسة الاقتصادية، مذكرة تدخل ضمن متطلبات نيل شهادة الليسانس في علوم التسيير، تخصص محاسبة، كلية العلوم الاقتصادية وعلوم التسيير، جامعة الأغواط 2007/2006، ص 10.
  - 16 نفس المرجع السابق- بتصرف.
  - $^{17}$  بويعقوب عبد الكريم، مرجع سبق ذكره، ص ص  $^{17}$ 
    - 18 خالد أمين والآخرون، مرجع سبق ذكره، ص5
- <sup>19</sup>عبد الحميد عبد الفتاح المغربي، الإدارة الإستراتيجية تحديات القرن الحدي والعشرون، ط1، مجموعة النيل العربية، جامعة المنصورة، **1999، ص. 27**
- 2000 عبد الستار مُجَّد العلي، إدارة الإنتاج والعمليات مدخل الكمي، ط1، روايل للطباعة والنشر، الأردن، 2000، ص.40
- <sup>21</sup> طلعت أسعد عبد الحميد، التسويق الفعال الأساسيات والتطبيق، ط9، الدار المتحدة للإعلان، مصر، 1999، ص106.
- 22 على السلمي، إدارة الجودة الشاملة ومتطلبات التأهل للإيزو9000، دار غريب للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، 1995.
- \* للميزة التنافسية بعدان رئيسيان بعد داخلي وبعد خارجي، فداخليا تنبني الميزة التنافسية لأية مؤسسة على عدد

من القدرات المميزة ويجب التعرف عليها وكذا الإمكانات والاستثمار فيها. أما البعد الخارجي يتمحور حول حقيقة أنه لا توجد ميزة تنافسية بدون القدرة على لجم الأطراف الخارجية والتعامل معها على أسس راسخة من القوة والسيطرة والثبات.

- 23 سعد غالب يسين، الإدارة الدولية، ط1، دار اليازوري العلمية، عمان، 1999، ص. 204
- <sup>24</sup> آمال عياري، رجم نصيب، الإستراتيجيات الحديثة للتغيير كمدخل لتعزيز القدرة التنافسية للمؤسسات الجزائرية، الملتقى الدولي، قسم علوم التسيير، جامعة مُجَّد خيضر، بسكرة، 30/29 أكتوبر 2002، ص.14
- <sup>25</sup> حسين مصطفى هلالي، إدارة المعرفة بين الإبداع المحاسبي وإبداع المحاسبين، مؤتمر حول أدوار المحاسبين ومراقبي الحسابات في قرارات الإدارة وتنمية الموارد، المنظمة العربية للتنمية الإدارية، جامعة الدول العربية، القاهرة، 2006، مصر، ص139
- <sup>26</sup> ناصر نور الدين عبد اللطيف، الاتجاهات الحديثة في المحاسبة الإدارية وتكنولوجيا المعلومات، الدار الجامعية، كلية التجارة، جامعة الإسكندرية، مصر 2004، ص3
  - 27 حسين مصطفى هلالي، مرجع سابق، ص240
- 28 عبد الستار الكبيسي، الشامل في مبادئ المحاسبة، دار وائل للنشر، الطبعة الأولى عمات، الأردن، 2003، ص11
- 29 محجًد مطر، التأصيل النظري للممارسات المهنية المحاسبية، دار وائل للنشر، الطبعة الأولى، الأردن، 2004، ص 20
- خالد أمين عبد الله، حمزة بشير أبو عاصي، أساسيات المحاسبة وطرقها، دار وائل للطباعة والنشر، الطبعة الثانية، الأردن، 2001،  $\sigma$
- 31 وليد زكرياء صيام، دور البيانات المحاسبية في اتخاذ القرارات طويلة الأجل دراسة حالة، أطروحة دكتوراه في العلوم الاقتصادية، معهد العلوم الاقتصادية، جامعة الجزائر، 1998/1997، ص44
  - 32 جمال الدين لعويسات، مبادئ الإدارة، دار هومة، 2003، الجزائر، ص17
    - 33 وليد زكرياء صيام، مرجع سابق، ص ص 44-45
  - 34 عبد الحي مرعى، المعلومات المحاسبية وبحوت العمليات في إتخاذ القرارات، بيروت، الدار الجامعية، 1988 ص29
    - 35 وايد زكرياء صيام، مرجع سابق، ص 45
      - 36 نفس المرجع السابق
- 37 عبيرات مقدم وآخرون، التحديات المعاصرة لإعداد واستخدام المعلومات المحاسبية في الشركات المتعددة الجنسيات، مجلة الباحث، كلية الحقوق والعلوم الاقتصادية، جامعة ورقلة، العدد الرابع، 2006، الجزائر، ص18



مجلَّة الواحات للبحوث والدراسات

ردمد 7163- 1112 العدد 5 (2009) : 99 - 99

http://elwahat.univ-ghardaia.dz

# 

الطاهر قانة □امعة اتنة

يقوم التوزيع العادل في الاقتصاد الإسلامي على أساسين، الأول: أن العامل أحق بثمرة عمله من غيره، وهذا ما يحفزه على بذل جهد أكبر في الإنتاج، رفعا لكميته أو تحسينا لنوعيته، مما يعود بالرفاهية والتقدم للمجتمع ككل. والثاني: التوفيق بين المصلحة الخاصة للفرد والمصلحة العامة للمجتمع قدر الإمكان، فإن حدث تعارض، تُقدّم مصلحة المجتمع بلا شك، فالتضحية بالواحد من أجل الجميع مما اتفقت عليه الشرائع والعقول.

وتبعاً لذلك فإن التوزيع غير العادل يزيد من التعارض وعدم الانسجام بين الطلب الكلي والعرض للكلي للسلع والخدمات الاستهلاكية والاستثمارية على السواء، والذي ينجم عنه من الأزمات الاقتصادية والأمراض الاجتماعية ما يصرف المنتجين عن العمل والإنتاج، وبالتالي تحل البطالة والفقر، وتتزايد الصراعات الاجتماعية، مثلما هو حال المجتمعات الرأسمالية والاشتراكية ومن سار في ركبها.

وهذه محاولة لتحليل العلاقة بين تطبيق الملكية في الاقتصاد الإسلامي بأشكالها الثلاثة، خاصة وعامة ودولة، والنتيجة المتوخّاة من ذلك على توزيع الدخل والثروة في المجتمع، وذلك ببيان دور الملكية في الاقتصاد الإسلامي في تحقيق التوزيع الأمثل للدخول والثروات، ومن ثم الوصول إلى العدالة الاجتماعية المطلوبة، مع الإشارة إلى أن تطبيق نظام الملكية في الاقتصاد الإسلامي يتطلب تغييرا للنفوس وإصلاحا للأوضاع حتى ينال المجتمع ثمار هذا التطبيق، دون أن يكون عرضة لشبهة عدم صلاحية هذا النظام للتطبيق في العصر الحاضر، ولا اتمام للقائمين على الدعوة إليه بأنهم يعيشون في غير عصرهم.

إذ أن هناك "دراسات متعددة تحمل عنوان النظام الاقتصادي الإسلامي في حين أنها في الواقع مقصورة على جزء من أجزاء ذلك النظام. مثال ذلك الدراسات التي تتركز حول الخلفيات القانونية للنظام الاقتصادي مثل قضايا الملكية وتفصيلاتها القانونية أو

الدراسات التي تقتصر على عرض المبادئ العامة للنظام الاقتصادي وحدها دون أن تخطو خطوة أخرى لتحليل نتائج تطبيقها ودراسة كيفية تفاعلها. إن دراسة تقتصر على المبادئ العامة للاقتصاد الإسلامي وتسمي نفسها دراسة للنظام الاقتصادي في الإسلام إنما هي أشبه بدراسة تقتصر على قواعد الإعراب وتزعم شمولها لفنون اللغة أجمعها!".(1)

أولاً: دور الملكية في التوزيع العادل للثروات الطبيعية في الاقتصاد الإسلامي

التوزيع العادل للدخل والثروة من أهداف الاقتصاد الإسلامي التي جاءت مبادئه ونظمه لتجسيدها في واقع المسلمين الملتزمين بها، ونظام الملكية ذات الأشكال المتعددة من بين تلك النظم التي يعوَّل عليها في تحقيق هذا الهدف الاجتماعي السامي، سواء في التوزيع الأولي للثروات الطبيعية قبل انطلاق عملية الإنتاج، أو بعد الانتهاء منها والاتجاه نحو التوزيع الوظيفي لعوائد عوامل الإنتاج التي يقرّها الاقتصاد الإسلامي.

وتعتبر الأرض أهم مصادر الثروة، لأنها مصدر جميع الثروات والموارد الطبيعية المختلفة، وكل استخراج أو إنتاج لهذه الموارد فإنه يعود إلى هذه الأرض التي تعتبر في الاقتصاد الإسلامي إما ملك خاص أو ملك عام أو ملك للدولة. (²)

وقد اهتم الاقتصاد الإسلامي في معالجة التوزيع منذ انطلاقته الأولى بتوزيع الثروات الطبيعية ومصادر الإنتاج الأولية على أشكال الملكية الثلاث، الخاصة والعامة والدولة، حيث أعطى لكل شكل منها نصيبا أو مجالا تؤدي فيه وظيفتها وتشبع به الحاجات العامة والخاصة لأفراد المجتمع، كما تحقق التوازن الاجتماعي والاقتصادي بينهم، وهذا بيان لنصيب كل شكل منها:

#### 1) نصيب الملكية الخاصة:

يسمح الاقتصاد الإسلامي لأفراد المجتمع بالملكية الخاصة للموارد الطبيعية، أعيانا ومنافع وحقوق، إما بسبب العمل المباشر فيها بالإحياء أو التحجير أو الصيد والإحراز وغير ذلك، أو بالإقطاع من وليّ الأمر لحاجة اجتماعية أو اقتصادية ارتآها باجتهاده.(3)

فالاقتصاد الإسلامي يمنح للفرد ملكية المورد الطبيعي الذي أصابه بعمله وجهده، على شرط أن يكون في حدود كفايته، ودون تصادم مع حقوق الآخرين، وأن لا يكون من ضمن ملكية الدولة أو الملكية العامة للمجتمع، كما يسمح الاقتصاد الإسلامي للفرد بتملك المورد الطبيعي مؤقتاً عن طريق التحجير، أي ضرب الحدود حول ما يريد إحياءه من الموات (4)، لمدة لا تفوق ثلاث سنوات عند فقهاء الحنفية، وتقدّر حسب العرف عند غيرهم،

فإن لم تكن هناك عمارة أو استصلاح لهذا المورد طيلة هذه المدة، يُنتزع منه ليُمنَح إلى غيره، كما في إقطاع الأراضي وإحياء الموات.(5)

وهذه القيود أو الشروط على الملكية الخاصة يخدُم بما الاقتصاد الإسلامي النوعين الآخرين للملكية، العامة والدولة، في بقاء الحيِّز الكافي لهما من الطبيعة، لما يترتب عن تقلُّصِ هذا الحيِّز من تضحِّم للثروات الطبيعية في أيدي الأقلية على حساب غالبية أفراد المجتمع، كما هو مشاهد في البيئات الرأسمالية التي تتبنى الملكية الخاصة والمطلقة، ولا توافِقُ على أي تقييد لحرية أصحابها، بناء على نظرتها التقديسية للفرد وفلسفتها في الوصول إلى مصلحة المجتمع ورفاهيته.

#### 2) نصيب الملكية العامة:

يمنح الاقتصاد الإسلامي لمجموع الأفراد المشكلين في جماعاتٍ بعينها، أو للمجتمع الإسلامي بأكمله، الحق في الملكية العامة للموارد الطبيعية والمصادر الأساسية للإنتاج، وبالخصوص ما كانت حاجة الجميع إليه ماسّة، كالماء والكلأ والنار، أو كان من الموارد الضخمة ذات الدخول الكبيرة التي لا تقابلها جهود وتكاليف موازية لها عند استغلالها، كالمراعي الواسعة والمعادن الظاهرة، وما شابه ذلك مما يلبي الحاجات الأساسية للمجتمع، التي تتميز بالعموم والاشتراك.(6)

وأساس الاعتراف بالملكية العامة لهذه الثروات الطبيعية هو مصلحة الجماعة وحقها في تلبية ضرورياتها وحاجياتها المختلفة من الطبيعة، لذلك كان نصيب الملكية العامة منها يتمثل فيما كان من مرافق الجماعة ومستلزماتها، أو ما كانت طبيعته لا تسمح بتملكه ملكية خاصة للأفراد أو الدولة، بالإضافة إلى ما كانت موارده وإدراراته كبيرة، بحيث يؤثر تملكها الخاص على التوازن الاقتصادي والاجتماعي لفئات المجتمع. (7)

ولا شكّ أن تمكّن أفراد محدودي العدد من وضع أيديهم على الموارد الاقتصادية والمصادر الإنتاجية، التي هي في الأصل ملك للمجتمع، وليست حقاً لهؤلاء الأفراد، كما أغم لا يستطيعون تشغيلها كلها، سيؤدي حتماً إلى خلل في التوزيع من أساسه، إذ تتضخم ثروات أفرادٍ قليلين في مقابل حرمان المجتمع بأكمله من هذه الموارد، وبالتالي انعدامٌ للميادين الطبيعية للاسترزاق والكسب أمام الجموع الغفيرة من أفراد المجتمع، وقضاءٌ على الوسائل الطبيعية لتملّك المباحات بالإحراز والاستيلاء، مما يؤدي بالباحثين عن العمل إلى الدخول تحت سيطرة واستعباد المستحوذين الخواص على الثروات الطبيعية العامة، باعتباره السبيل الوحيد للعمل والحصول على القوت، وهو ما يخالف العدالة والمساواة بين بني البشر.

كما أنّ هدف هؤلاء المستحوذين على أنصبة الملكية العامة من الطبيعة، هو زيادة ثرواقهم وتضخيمها، فمن المستبعد أن يكون غرضهم القيام بتوظيف جميع أفراد المجتمع فيما استولوا عليه من ثروات، لأن ذلك يتناقض مع حساباتهم التوسعية للثروة وتعظيمها، فتطال البطالة والفقر شرائح اجتماعية واسعة نتيجة هذا الاستيلاء المجحف على الطبيعة كما تشهده المجتمعات الرأسمالية.

ولهذا فإن الاقتصاد الإسلامي يعطي الحق، من البداية، لكل فرد قادر أو عاجز في المجتمع المسلم، أن ينتفع بالملكية العامة للموارد الطبيعية ومصادر الإنتاج، وله الحق في امتلاك ما يستطيع منها، وفقاً لقدرته، وبقدر حاجته، ودون تعارض مع مصلحة الآخرين، فإن كان هناك تعارض، فالكل سواء في الانتفاع بذلك المورد الطبيعي.(8)

#### 3) نصيب ملكية الدولة:

يعطي الاقتصاد الإسلامي للدولة الإسلامية عمثًلة في وليّ الأمر، أن تمتلك من الطبيعة الكثير من الموارد، كالأراضي البيضاء (الموات)، والثروات الباطنية من المعادن المختلفة، الجامدة والسائلة، كما أن لها أن تحمي ما تشاء من الأراضي الخاصة والعامة، باجتهاد من وليّ الأمر، ويكون كل ذلك وما شابحه من الثروات الطبيعية تحت تصرفه، ضمن صورة ثالثة من صور الملكية في الاقتصاد الإسلامي، وهي ملكية الدولة، استجابة لحاجاتها السلطوية في الاضطلاع بمسؤولياتها الأمنية والدفاعية والرقابية، والقيام بشؤونها الاقتصادية والاجتماعية المختصة بحا. (9)

وبهذا يتبين أن الطبيعة في الاقتصاد الإسلامي بما تضمّه من مصادر إنتاج ومواد أولية، تُوزّع ابتداء، وقبل الخوض في مجالات الإنتاج، على أشكال الملكية الثلاثة، الخاصة والعامة والدولة، فتأخذ كل ملكية نصيبها، تحقيقاً للعدل وتكافؤاً للفرص بين الجميع من البداية. ولو تمّ إمعان النظر في سبب إخفاق النظامين الرأسمالي والاشتراكي في علاج المشكلة الاقتصادية، وجانب التوزيع منها على الخصوص، لثبت أن توزيع الأصول(الأراضي مثلاً) له التأثير الأكبر على توزيع الدخول(1)، وهو ما أيّدته الدراسات الحديثة حتى عند الغرب. (1) فالاقتصاد الإسلامي بهذا التوزيع الأولي للطبيعة، واعترافه بالملكية العامة فيها، يسدّ الباب أمام كل احتكار فردي واستغلال طفيلي لموارد المجتمع، بتقنين شريعة ظالمة، أو بسَبْقِ في غفلة، أمام كل احتكار فردي واستغلال طفيلي لموارد المجتمع، بتقنين شريعة ظالمة، أو بسَبْق في غفلة، أمام كل احتكار فردي واستغلال طفيلي لموارد المجتمع، بتقنين مربعة ظالمة، أو بسَبْق في المفاد، وحرمان المجتمع من الاستفادة منها، وتضخم ثروات الأقلية من الأفراد على حساب مصالح الأغلبية، المجتمع من الاستفادة منها، وتضخم ثروات الأقلية من الأفراد على حساب مصالح الأغلبية، حرّاء تبنى الملكية الخاصة والمطلقة إلى أبعد الحدود في النظام الرأسمالي، والتي كانت السبب في حرّاء تبنى الملكية الخاصة والمطلقة إلى أبعد الحدود في النظام الرأسمالي، والتي كانت السبب في

الطاهر قانة

هدم أسس العدالة الاجتماعية فيه، بداية من التوزيع السبئ لثروات الطبيعة ومواردها.

ولا شك أن الأنظمة الاشتراكية، المبنية على قاعدة الملكية العامة للطبيعة، وحرمان الأفراد منها، تخالف أيضاً ما ذهب إليه الاقتصاد الإسلامي في هذا الجانب(12)، بإقراره للملكية الخاصة لبعض الموارد الطبيعية، التي تُنال بالعمل فيها، أو بإقطاع من ولي الأمر لبعض الأفراد منها، وذلك قبل صيرورتما إلى دواليب الإنتاج، حيث قطع السبيل أمام أي تذرّع، أو تملّص من المسؤولية، من أولئك الذين يعلّقون حرمانهم وعدم إشباع حاجاتهم على عاتق المجتمع أو الدولة، دون التصدي للبطالة الإرادية والكسل المخيم عليهم، كما حدث في البيئات الاشتراكية.

وخلاصة القول، أن الاقتصاد الإسلامي يقسم الثروات الطبيعية على ثلاث فئات: الفرد والجماعة والدولة، وكان الاعتبار الأول في هذا التقسيم هو الإقرار بحاجة الإنسان الفطرية لحيازة الثروة، فلم يمنعه من حيازتما، ولم يمنعه من السعي لها وتنميتها والتصرف بها، ولكن ضمن أسباب مشروعة تمنع الاضطراب والفساد الذي يسود علاقات الناس بسبب تفاوتهم في القوى الجسمية والعقلية وفي الحاجة إلى الإشباع، كما جعل الاقتصاد الإسلامي أموالاً بعينها مشتركة بين جميع الناس ومنع الأفراد من حيازتما، لكن جعلهم ينتفعون بما بشكل جماعي، كما جعل للدولة أيضا ملكية تخضع لتدبير ولي الأمر يخص بعض الأفراد بشيء منها حسب ما يرى، وذلك كالجزية والفيء والخراج وغيرها، وتمكنها من رعاية شؤون الناس التي على رأسها توفير الحاجات الأساسية لأفراد المجتمع.

وبهذا التقسيم الأولي لمصادر الإنتاج الطبيعية، يكون الاقتصاد الإسلامي قد وضع القاعدة الأساسية للتوزيع العادل للثروات، ومن ثمّ للتوزيع الوظيفي للدخول الناشئة من الإنتاج، على اعتبار أن عوامل الإنتاج ما هي إلا موارد طبيعية وبشرية في حالة اشتغال، وبالتالي فملكيتها مقسمة على أنواع الملكية الثلاثة، الخاصة والعامة والدولة، انطلاقاً من التقسيم الأولي للطبيعة، وبمذا تتحقق العدالة في التوزيع بين جميع شرائح المجتمع، أفرادا وجماعات ودولة.

ثانياً: دور الملكية في التوزيع الوظيفي للدخل في الاقتصاد الإسلامي

يُعرَّف الاستثمار في الاقتصاد الإسلامي بأنه: "توظيف الفرد المسلم – أو الجماعة المسلمة – ماله الزائد عن حاجاته الضرورية بشكل مباشر أو غير مباشر في نشاط اقتصادي لا يتعارض مع مبادئ الشرع ومقاصده العامة، وذلك بغية الحصول على عائد منه يستعين به ذلك الفرد المستثمر – أو الجماعة المستثمرة – على القيام بمهمة الخلافة لله وعمارة الأرض". (13)

ومثلما كان للملكية في الاقتصاد الإسلامي دورها في توزيع الموارد الطبيعية على الفرد

الطاهر قانة

والجماعة والدولة، كذلك كان لها الدور البارز في استثمار هذه الأموال في الأعمال المشروعة، وتحريم اكتنازها أو احتكارها، إلا لحاجة أو مصلحة مشروعة، وأبواب الفقه الإسلامي قد استوعبت كثيرا من طرق الاستغلال والاستثمار لهذه الأموال، ومن ثمّ الحصول على عوائدها المختلفة، وتداولها والتصرف فيها، وفق الأشكال الثلاثة للملكية.

# 1) وظيفة الملكية الخاصة في توزيع الدخل:

يعترف الاقتصاد الإسلامي بحق الأفراد في الملكية الخاصة لما ينتجونه، ولما يحصلون عليه من دخل العملية الإنتاجية، سواء كان أجراً أو ربحاً أو ربعاً، حسب وظيفة كل فرد في الإنتاج، عاملاً أو صاحب مالٍ أو صاحب أرضٍ، بناء على امتلاك كل فرد لعامل من عوامل الإنتاج. (14) فالاقتصاد الإسلامي يكفل حق الفرد في الثروة التي اكتسبها بعمله، ويقرر حماية كاملة للمال الذي حصله بجهده وكفاحه، سواء كان هذا المال من وسائل وأدوات الإنتاج كالأراضي والمصانع والمباني والآلات ورؤوس الأموال، أو كان مما تنتجه هذه الوسائل والأدوات من سلع وخدمات استهلاكية كالمأكل والمشرب والملبس وغير ذلك، وبذلك يرسي الاقتصاد الإسلامي قواعد العدالة في توزيع الدخل بناء على منح العامل نتيجة عمله، وتمليك المكافح ثمرة كفاحه وجهده.

وعلى هذا الأساس يكون لكل فرد في المجتمع المسلم فرصة إشباع حاجاته الخاصة والمختلفة، التي لم تَقْوَ الطبيعة على إشباعها له في مرحلة التوزيع الأولي، وذلك عن طريق ملكيته الخاصة، بالحصول على منافعها الناشئة من استثمارها في المشاريع الإنتاجية المختلفة، ثم صرفها في أوجه الإنفاق المشروعة. وبحذا يتأكد أن الاقتصاد الإسلامي، يعالج مشاكل الفقر ومساوئ التوزيع، في إطار النشاط الإنتاجي، أي من خلال العملية الإنتاجية، وقبل إعادة التوزيع واللجوء إلى التحويلات الاجتماعية من الأغنياء إلى الفقراء. (15)

# 2) وظيفة الملكية العامة في توزيع الدخل:

لما كان من حق الأفراد، باعتبارهم جزءاً من المجتمع، أو هم المجتمع كله، إشباع حاجاتهم العامة، والتي تتسم بالعموم والشمول، كالصحة والتعليم والأمن والعدل، وحقهم أيضا في الاستغلال جماعياً لملكيتهم العامة للموارد الطبيعية ومصادر الإنتاج الأولية، التي لها صبغة العموم والاشتراك، فقد أقر الاقتصاد الإسلامي حق الجماعة في الملكية العامة للدخل الناجم عن العمليات الإنتاجية الدائرة في مجال اختصاصها(16)، بعد خصم تكاليف الاستثمار، مثل العمليات التي تباشرها الدولة نيابة عن المجتمع، أو تعطيها للخواص إجارة أو مشاركة، كالصيد البحري، والتنقيب عن المناجم، واستخراج المعادن وتحويلها، وما شابه ذلك.

وفي الماضي كانت الأموال العامة تُجبَى وتُنفَقُ في الغالب على المستحقين، دون تنمية أو استثمار، أما اليوم فقد أصبح القائمون على إدارة هذه الأموال حريصين على تنمية المال العام وتحقيق الربح من خلال أنشطة اقتصادية مختلفة كالزراعة والصناعة والتجارة والخدمات. (<sup>17</sup>) وقد ذهب الفقهاء إلى جواز استغلال الدولة للملكية العامة، كالأرض التي تحميها الدولة لمصلحة عامة، أو الأرض المأخوذة من الكفار، أو الموارد الطبيعية الباطنية، وذلك في صورة مشروعات أو شركات اقتصادية، وبالأخص المشروعات الإستراتيجية ومشروعات البنية الأساسية التي تدخل في نطاق النفع العام، كمشروعات استخراج المعادن وتصنيعها، ومشروعات المرافق العامة التي يلزم قيام الدولة بما، وغيرذلك. (18)

ووليّ الأمر بشخصيته الاعتبارية هو الذي يقوم بتنمية الملكية العامة وتثميرها، باعتباره وكيلا عن الأمة ومسؤولا عن رعاياها لا فرداً عادياً من أفرادها، فعن عائشة رضي الله عنها قالت: لمّ استُخْلِفَ أبو بكر الصديقُ (ر) قال: "لقد عَلِمَ قَوْمي أنَّ حِرْفَتي لم تَكُن تَعْجِزُ عن مَوْلَنَة أهلي، وشُغِلْتُ بأمْرِ المسلمين، فسيأكلُ آلُ أبي بكرٍ من هذا المال، ويَعْتَرِفُ للمسلمين فيه ". (19) وقد كانت الدولة في عهد النبي (ص) والخلافة الراشدة، تستثمر أموال الزكاة، فيه بيت المال، كنوع من أنواع الملكية العامة، إذ كان لحيوانات الصدقة من إبل وبقر وغنم أراضٍ خاصة محميّة لرعيها وتناسلها، كما كان لها رعاة يشرفون عليها ويحفظونها، فعن أنس بن مالك رضي الله عنه: أن ناساً من عرينة اجْتَوَوْ المدينة (اسْتُوْخَمُوهَا)، فرخَّصَ لهم رسول الله (ص) أن يأتوا إبِلَ الصَّدَقَةِ، فشربوا من ألبَانِها وأبُوالِها، فقتَلوا الرَّاعي واسْتَاقُوا الذَّوْدَ، فأرسل رسول الله (ص)، فأيِّ بَهم، فقَطَع أيديهم وأرجلهم، وسمر أعينهم، وتركهم بالحرَّة يعُضُون الحجرة". (20)

وعن أنس بن مالك (ر) عنه أيضاً قال: رأيت النبي (ص) في يَدِهِ المَيْسَمَ، يَسِمُ إِبِلَ الصَّدَقَةِ". (21) وهذا يدل على أن المواشي التي تؤخذ من المزكّين كانت تُجمع في حظائر قبل

أن تُقسم على المستحقين لها $(^{22})$ "وفي الحديث اعتناء الإمام بأموال الصدقة وتوليها بنفسه وجواز تأخير القسمة لأنها لو عجلت لاستغنى عن الوسم". $(^{23})$ 

أَنَّهَ وَرَدَ على مَاءٍ قَدْ سَمَّ َ اهُ، فإذا نَعَمٌ من نَعَمِ الصَّدَقَةِ، وَهُمْ يَسْقُونَ، فَحَلَبُوا لي مِنْ أَلْبَانِهَا، فَجَعَلْتُهُ في سِقَائِي فَهُوَ هذا. فَأَدْخَلَ عمرُ بن الخطابِ يَدَهُ فَاسْتقاءَهُ. (<sup>25</sup>)

وعلى هذا الأساس فإنه يجوز إنشاء المؤسسات الإنتاجية من أموال الزكاة، وجعلها وقفاً على مستحقيها، خاصة إذا دعت إلى ذلك ضرورة، فعن أبي لاَسٍ (ر) قال: "حَمَلنَا النَّبِيُّ (ص) عَلَى إِبلِ الصَّدَقَةِ لِلْحَجِّ (<sup>26</sup>)، ثما يدل على جواز صرف شيء من سهم سبيل الله من الزكاة إلى القاصدين للحج والعمرة، مثلما يجوز للدولة إنشاء مصانع الأسلحة والمعامل الحربية من أموال الزكاة، وجعلها وقفاً على المقاتلين، من خلال مصرف "في سبيل الله". (<sup>27</sup>)

كما أن المصلحة العامة تقتضي أن تقوم الدولة باستخراج المعادن الظاهرة والباطنة، كالنفط والحديد والرصاص والنحاس والملح وغيرها، لأن لكل فرد في المجتمع حق فيها، ويستحيل أن يتم ذلك إلا بأن تقوم الدولة بأعمال استخراجية وتحويلية وتصنيعية لهذه المعادن، ثم تنفق العوائد الناتجة منها على مصالح المسلمين، ولها أن تعطي الحق في ذلك للأفراد والشركات الخاصة، مع الإبقاء على ملكية المعادن لعامة المسلمين وليس لفرد أو شركة، وكذلك قطاع الخدمات العامة الذي تشرف عليه الدولة نيابة عن المجتمع، وتساهم في تنميته واستثمار موارده وتحصيل عوائده، وبالتالي التمكن من ترقيته وتحسين أدائه باستمرار. (28)

ولذلك يكون استخراج المعادن والتنقيب عن الوقود واستغلال الغابات وإقطاعها، كمثال عن النشاطات الاقتصادية في مجال الملكية العامة، الذي هو من اختصاص ولي الأمر، سواء بقيام الدولة نفسها بذلك، أو بتكليف الخواص، أفرادا أو شركات بالقيام بذلك، وفق الشروط المتفق عليها والخاضعة لأحكام المشاركات والإقطاعات في الاقتصاد الإسلامي.

ولا شك أن اعتبار موارد الأملاك العامة من ضمن مصادر تمويل النفقات العامة لبيت المال في الاقتصاد الإسلامي، يُستنتَجُ منه أن للملكية العامة دورها في الإنتاج والاستثمار، وبالتالي في توزيع الدخول والعوائد والإيرادات الناتجة من العمليات الإنتاجية، ولذلك جعل الخليفة الراشد عمر بن الخطاب (ر)، أراضي العراق والشام ملكية عامة، لاستغلالها والحصول على عوائدها المتمثلة في الخراج، من أجل تمويل بيت المال وتغطية احتياجات الإنفاق العام. (29)

وبالإضافة إلى ذلك، فإن للملكية العامة دورها الذي لا يُنكَر في المساهمة في الإنتاج ومن ثم في توزيع الناتج، خاصة مشروعات البنية الأساسية، كالطرق والجسور وما إلى ذلك، "وقد أمر عمر ابن عبد العزيز ببناء المرافق العامة، والتي تسمى اليوم بمشاريع البنية التحتية، ولا تقوم التنمية إلا بهذه المرافق الضرورية من أنهار وترع ومواصلات وطرق". (30)

كما أن الملكية العامة لازمة لحركة مشروعات الملكية الخاصة وملكية الدولة في نفس الوقت، من خلال مرافقها العامة، أو ما تعلقت به مصالح الناس وحاجاتهم العامة كالأراضي المتروكة حول المدن أو المناطق الصناعية، وبالتالي مساهمتها في العمليات الإنتاجية وما تدرّه من دخول، ولو بطريق غير مباشر. (31)

# 3) وظيفة ملكية الدولة في توزيع الدخل:

لم يغفل الاقتصاد الإسلامي مسؤولية الدولة وحاجاتها، ذات الأولوية الإستراتيجية، الدفاعية والأمنية والرقابية، والتي تعبّر عن سيادة الأمة ووحدتها، ورعاية الأفراد وحمايتهم، ويدخل في ذلك تسديد أجور موظفيها الإداريين، وموظفي الدفاع والأمن والقضاء والحسبة، والإشراف على تطوير البحوث العلمية، وتوفير الخدمات الاجتماعية والصحية والتثقيفية وغيرها، ولها الدور الأكبر في تحقيق التوازن بين الملكية الفردية والملكية العامة، والاستمرار في الحفاظ عليه.

وبما أن للدولة الحق في استثمار مواردها من الطبيعة، التي نالتها بمقتضى التوزيع الأولي للموارد الطبيعية السالف الذكر، فإن الاقتصاد الإسلامي يعترف بملكية الدولة، بشخصيتها الاعتبارية، للدخول والعوائد الناشئة من العمليات الاستثمارية والإنتاجية المختلفة، والتي تقوم بما نيابة عن الأمة ولمصلحتها، إما مباشرة بواسطة موظفيها، أو عن طريق الخواص أو الدول الأجنبية، حسبما تأذن به الشريعة الإسلامية، مشاركةً أو مضاربةً أو إجارةً أو غيرها من عقود الاستثمار وتنمية الأموال.(32)

ولذلك فإن دور ملكية الدولة في توزيع الدخل يتمثل في اعتراف الاقتصاد الإسلامي بامتلاك الدولة لعوائد عوامل الإنتاج المختلفة، سواء كانت أجرا أو ربعاً أو ربعاً، حسب مكانتها في العملية الإنتاجية، إذ قد يكون العامل هو الدولة بواسطة موظفيها، وقد يكون رب المال أيضاً هو الدولة بما تبذله من رؤوس أموال عينية ونقدية، مثلما هو الحال في التنقيب والاستخراج والتحويل للوقود والمعادن والمياه وغيرها، كما قد يكون صاحب الأرض هو الدولة في حالة استغلال أراضيها في العمليات الإنتاجية المختلفة.

وإضافة إلى ذلك، فإن الخراج والفيء والغنيمة والجزية من موارد ملكية الدولة الإسلامية، بناء على العمل الذي تقوم به، والمتمثل في فريضة الجهاد في سبيل الله، التي من لوازمها حدوث انتصارات ومصالحات وغيرها، وعند النصر تكون الأراضي الخراجية، والغنائم في الأموال، وتفرض الجزية على رؤوس أهل الذمة، مقابل إبقائهم ببلدهم تحت حكم الإسلام وصونه (33)، إلى غير ذلك من إيرادات الجهاد.

ومن الأدلة على إمكانية قيام الدولة بالعمل الإنتاجي والحصول على عوائده، ما رواه عبد الله بن عمر (ر) أن النبي (ص) عامل خيبر بشطر ما يخرج منها من ثمر أو زرع، فكان يعطي أزواجه مائة وسق، ثمانون وسق تمر وعشرون وسق شعير، فقسم عمر خيبر، فخير أزواج النبي (ص) أن يقطع لهن من الماء والأرض، أو يمضي لهن، فمنهن من اختار الأرض ومنهن من اختار الوسق(<sup>34</sup>)، فدور ملكية الدولة يظهر في هذا الحديث من خلال قيام الدولة ذاتما بالعملية الإنتاجية، إما عن طريق استغلال ملكيتها لأرض خيبر وتملكها للناتج الحاصل منها، أو من خلال استغلال الحصص المملوكة ملكية خاصة لأزواج النبي (ص) مقابل المشاركة معهن في ربع الأرض.

ومن الأدلة كذلك أن وسم إبل الجزية كان يفعل في أيام الصحابة لأجل الإبقاء عليها، ومن ثمّ استثمارها، لأن عمر (ر) كان يَسِم المواشي بوسمين أحدهما لنعم الجزية والآخر لنعم الزكاة (35)، و على هذا الأساس، فمثلما تستثمر أموال الزكاة كملكية عامة، تستثمر أيضاً أموال الجزية كصنف من أصناف ملكية الدولة. وللإشارة فإنه لا يجوز للدولة مزاحمة الأفراد في المشروعات الاقتصادية التقليدية كما هو الحال في النظام الاشتراكي الذي يتبنى الملكية العامة لعوامل الإنتاج، مما يؤدي إلى التضييق عليهم في ممارسة تجارة السلع الاستهلاكية أو القيام بالأعمال الحرفية البسيطة، مما هو داخل في أعمال الملكية الخاصة، وإنما اختصاص ملكية الدولة بممارسة النشاط الاقتصادي في المشروعات العامة والضروريات والحاجيات التي لا يقوى عليها الأفراد النشاط الاقتصادي في المشروعات العامة والضروريات والحاجيات التي لا يقوى عليها الأفراد أو ليست من اختصاصهم، كالمشروعات الطرق والنظافة والصرف الصحي، ومشروعات الكهرباء والغاز والمياه، وما شابه ذلك.(36)

ومن هنا كان تدخل الدولة في المجال الاقتصادي له ضوابط وحدود، أهمها أن يكون تدخلها من أجل المصلحة العامة للمجتمع ودون المساس بحقوق الأفراد الاقتصادية وحرياتهم المشروعة، فلا مجال للتدخل لمجود رغبة في نفس ولي الأمر من أجل مصادرة أو منافسة لأي فرد أو مؤسسة في المجتمع.

إن اعتراف الاقتصاد الإسلامي بالأشكال الثلاثة للملكية، يعطي الفرد المسلم مجالا واسعا لاكتساب الموارد المختلفة وبالتالي إشباعا كافيا لحاجاته الفردية والجماعية، وتوازنا أفقيا وعموديا بينه وبين أفراد مجتمعه من جهة، وبين جيله والأجيال اللاحقة من جهة أخرى، في الحصول على الثروات والدخول وعدم التفاوت الكبير فيها، ورغم كل ذلك فإن مجرد

الطاهر قانة

وجود تفاوت ولو قليل يبقى وارداً، وهو ما تكفّل نظام الملكية في الاقتصاد الإسلامي بعلاجه والتصدّي لمساوئه.

ثالثاً: حد الكفاية في الاقتصاد الإسلامي

يسعى الاقتصاد الإسلامي إلى تحقيق التوزيع الأمثل للدخول والثروات بين جميع أفراد المجتمع، وبالتالي تحقيق العدالة الاجتماعية وتقريب الفوارق المعيشية بين فئاتهم، وذلك بتوجيه الموارد بشتى أنواعها، لإشباع الحاجات الأساسية، وتوفير حدّ الكفاية منها لا حدّ الكفاف لكل فرد في المجتمع مهما كان انتسابه وصفته.

ولا تتم معرفة حد الكفاية إلا بالتعرض لمفهوم الحاجات الإنسانية، وتقسيماتها، وكيفية إخضاعها لفقه الأولويات عند التعارض، حتى تتركز النظرة على المفهوم الصحيح لحد الكفاية في الاقتصاد الإسلامي، وسمو هذا المفهوم عن مفهوم حدّ الكفاف الذي يعتمده الاقتصاد الوضعي بشقيه الراسمالي والاشتراكي في تحديد مستويات الفقر ومعالجة مساوئ التوزيع.

# 1) مفهوم الحاجات في الاقتصاد الإسلامي:

تقوم الملكية في الاقتصاد الإسلامي بدورها في إعادة التوزيع بناء على النظرة الإسلامية للحاجات الفردية والجماعية لجميع شرائح المجتمع، هذه الحاجات التي تتسم بالشمول والتنوع والتدرج وفق المقاصد العامة للشريعة الإسلامية في تحقيقها لمصالح العباد المادية والروحية، والتي تعطي التصور الواضح والعميق لأولويات الاقتصاد الإسلامي في مواجهته لمساوئ التوزيع التي قد تحدث في مرحلتي توزيع الثروة أو التوزيع الوظيفي، خصوصا مسألة علاج الفقر والفروق الاجتماعية بين أفراد المجتمع.

ولذلك كان من اللازم الإلمام بهذه الحاجات، والتعرف على مراتبها وأولوياتها بناء على تقسيمات علماء الإسلام لمقاصد الشريعة الإسلامية، إلى مقاصد ضرورية وحاجية وتحسينية، فكانت الحاجات البشرية في تصور الاقتصاد الإسلامي، ضروريات وحاجيات وتحسينيات:(37)

أ- الضروريات: وهي الحاجات التي تتوقف عليها حياة الناس ومصالح المجتمع واستقراره، وإذا فقدت حلّ الفساد وعمّت الفوضى واختل نظام الحياة وأصاب الناسَ الشقاء في الدنيا، والحسرة وفقدان النعيم في الآخرة، وهي خمس ضروريات: حفظ الدين، وحفظ النفس، وحفظ العقل، وحفظ النسل، وحفظ المال.

ب- الحاجيات: وهي الأمور التي يحتاجها الناس ليعيشوا في يسر وسعة، وإذا فقدت

لا يختل نظام الحياة ولا تعم الفوضى، كما في الضروريات، وإنما ينال الناس الحرج والمشقة والضيق، وحفظ الحاجيات يعتبر وقاية للضروريات، وحماية لها مما قد يصيبها من خلل، وهي موزعة في كامل أبواب الشريعة من عبادات ومعاملات وعقوبات.

ج- التحسينيات: وهي كل ما يتعلق بمكارم الأخلاق وتقتضيه المروءة، وإذا فقدت لا يختل نظام الحياة، ولا يصيب الناسَ الحرجُ والمشقةُ، لكن تصبح حياتهم منافية للأذواق السليمة، ومخالفة للعقول الراجحة، وهي كذلك مفرقة في العبادات والعادات والمعاملات والعقوبات.

وتعتبر الضروريات والحاجيات هي الحاجات الأساسية، نظرا للزوم توفّر الأولى ولوقوع الحرج عند انعدام الثانية، وأهم الحاجات الأساسية التي تُقدَّرُ النفقة بناء عليها، ما يأتي:(38)

- الطعام والشراب والعلاج
  - الكساء
  - السكن ومتطلباته
  - الخادم للعاجز والمريض
    - الزواج
    - نفقة الزوجة والأولاد
- احتياجات طلاب العلم من كتب وغيرها
  - كل ما هو ضروري لحفظ النفس.

إن تخصيص الموارد المالية للملكية بأنواعها الثلاثة، الخاصة والعامة والدولة، وفق منهج الأولويات في الاقتصاد الإسلامي على نحو مقاصد الشريعة الإسلامية، يضمن إشباع الضروريات والحاجيات كهدف أول في القضاء على الفقر داخل المجتمع، ويمنع ثانياً الإسراف والتبذير لهذه الموارد، مما يحتم صرفها في الوجوه الاستثمارية والاجتماعية، والتصدي للفقر والبطالة، وما ينجم عن ذلك من صراعات اجتماعية.

# 2) مفهوم حد الكفاية في الاقتصاد الإسلامي:

يُعَرف البنك الدولي الفقر بأنه مادون دولار يوميا بالنسبة للفرد، وهذا المقياس لا ينطبق الا على البلدان النامية، لأنه يخالف الشواهد الواقعية التي تؤكد أن هناك مجتمعات يصل دخل الفرد فيها إلى خمس دولارات يوميا لكنها تبقى تحت مظلة الفقر، عاجزة عن تلبية ضروريات الحياة من مأكل وملبس ومسكن وعلاج وتعليم، كما أنه يتناقض مع مقاييس الحكومات الغربية والمنظمات الحكومية الدولية في تعريف الفقر وقياسه في البلدان المتقدمة. (39)

إن حد الكفاف الذي يعتمده الاقتصاد الرأسمالي والاشتراكي كمقياس لخروج الإنسان من الفقر، وعدم احتياجه للانتفاع بموارد الضمان الاجتماعي، يتمثل في القدر الذي يُبقي على حياته ويشبع الحاجات الضرورية له ولأسرته فقط، بحيث يُبقيهِ قادرا على العمل وفي نفس الوقت عاجزاً عن زيادة الإنجاب. (40)

وهذا مخالف تماما لحد الكفاية الذي يتميز به الاقتصاد الإسلامي في تحديد عدم اتصاف الإنسان بالفقر، ذلك أن حد الكفاية لا يعني القدرة على تلبية الحاجات الضرورية فقط، وإنما الاستجابة لكل ما تتطلبه الحياة الإنسانية من عيش كريم ورفاهة معتدلة، عن طريق تحقيق المطالب الضرورية والحاجية للإنسان، حتى يبلغ المستوى اللائق من الغنى المتعارف عليه في مجتمعه (41)، وقد كان عمال الدولة في العهد النبوي يأخذون أرزاقهم بقدر كفايتهم، ووفقاً لهذا المعنى، فعن المستورد بن شداد رضي الله عنه قال: سمعت النبي (ص) يقول: "من كان لنا عاملاً فليكتسب زوجة، فإن لم يكن له خادم فليكتسب خادماً، فإن لم يكن له مسكن فليكتسب مسكناً". (42)

وكذلك العمال المكلفون بجمع الزكاة، "فيُدفع إلى كل واحد.. إذا اتسعت الزكاة ما يخرج به من اسم الفقر والمسكنة إلى أدبى مراتب الغنى، وذلك معتبر بحسب حالهم، فمنهم من يصير بالدينار الواحد غنيا إذا كان من أهل الأسواق يربح فيه قدر كفايته، فلا يجوز أن يزاد عليه، ومنهم من لا يستغني إلا بمائة دينار فيجوز أن يدفع إليه أكثر منه". (43)

لذلك كان اعتبار الثُّمُن في تحديد أجرة العاملين على الزكاة غير معتبر، بل يُعطَوْنَ قدر عملهم من الأجرة بما يكفيهم ويكفي أعواهم، لأهم عطّلوا أنفسهم لمصلحة الفقراء، كالمرأة إذا عطّلت نفسها لحق الزوج كانت نفقتها ونفقة أتباعها من خادم أو خادمين على زوجها، ولذلك لا تقدّر أجرهم بالثُّمُن، بل العبرة بالكفاية سواء كانت ثُمنًا أو أكثر. (44)

وللفقهاء آراء مختلفة في تحديد القدر الذي يُعطى للإنسان للبلوغ به درجة الغنى في الاقتصاد الإسلامي، فمنهم من يرى إعطاءه ما يكفيه وأسرته العمر كله، ومنهم من اقتصر على إعطائه كفاية سنة، لما ورد عن رسول الله ٤: "كان يحبس لأهله قوت سنة" (<sup>45</sup>)، ومنهم من اقتصر على توفير قوت كل يوم لوحده، اعتمادا على زكاة الفطر.

ويَغْتَبِرُ الفقهاءُ قاعدة "الضرورات تبيح ا ظورات" تنطبق على ضرورة توفير حدّ الكفاية، إذ"لو طبق الحرامُ الأرضَ، أو ناحية من الأرض يعسر الانتقال منها وانسدت طرق المكاسب الطيبة، ومست الحاجة إلى الزيادة على سد الرمق فإن ذلك سائغ أن يزيد على قدر الضرورة، ويرتقي إلى قدر الحاجة في القوت والملبس والمسكن، إذ لو اقتصر على سد الرمق

لتعطلت المكاسب والأشغال، ولا يزال الناس في مقاسات (لعلّها: مقاساة) ذلك إلى أن يهلكوا، وفي ذلك خراب الدين. لكنه لا ينتهي إلى التَّرَفُّهِ والتَّنَعُّم، كما لا يقتصر على مقدار الضرورة. وهو ملائم لتصرفات الشرع وإن لم يَنُص على عينه، فإنه قد أجاز أكل الميتة للمضطر، والدم ولحم الخنزير، وغير ذلك من الخبائث الرمات". (46)

رابعاً: دور الملكية الإسلامية في إعادة التوزيع وتحقيق حد الكفاية

لا يتم التوزيع في الاقتصاد الإسلامي تلقائيا حسب أولويات السوق كما هو الشأن في النظام الرأسمالي، ولا حسب العمل فقط، كما هو الحال في النظام الاشتراكي، وإنما وفقاً للحاجة أولاً، ثم العمل ثانياً. ومن خلال النظر في وسائل الاقتصاد الإسلامي لإعادة التوزيع، سواء التي تتصف بالإلزام أو التي تتميز بالاختيار، يتضح أنما مقسمة بانسجام بين أشكال الملكية الثلاثة، الخاصة والعامة والدولة، ثما يجعل مسألة إعادة التوزيع وتوفير حد الكفاية لجميع فئات المجتمع، لا يقع على عاتق الملكية الخاصة للأفراد فقط، ولا العامة، ولا الدولة، وإنما جميع أنواع الملكية، كل واحدة في نطاقها، تتحمل جزءاً من أعباء الضمان الاجتماعي وتوفير حد الكفاية لأفراد المجتمع.

# 1) دور الملكية الخاصة في إعادة التوزيع:

لقد أعطى الاقتصاد الإسلامي للملكية الخاصة من الأدوات الفعالة ما يجعلها تقوم بدورها كما ينبغي في إعادة توزيع الثروة والدخل على أفراد المجتمع، بالقضاء على الفقر والمشاركة في توفير حد الكفاية المطلوب للجميع(<sup>47</sup>)، كما منحها آليات تجنّبها التكديس والتراكم الاحتكاري للثروات، الذي من شأنه أن يؤدي إلى الغنى الفاحش للأقلية في مقابل الفقر المدقع للأغلبية كما هو حال المجتمعات الرأسمالية والاشتراكية.(<sup>48</sup>)

فلولا إقرار الاقتصاد الإسلامي للملكية الخاصة للأموال، ثروات ودخول، لما كانت هناك مسؤولية فردية عن متطلبات الضمان الاجتماعي وتأمين حد الكفاية للأفراد عن طريق فرض الزكاة، كما في قوله تعالى: {وَآتُواْ حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ وَلاَ تُسْرِفُواْ إِنَّهُ لاَ يُحِبُ الْمُسْرِفِينَ} (49)، أو نفقة الأقارب كما ورد في السنة أن رسول الله (ص) "كان يحبس لأهله قوت سنة" (50)، وغير ذلك من الواجبات الواقعة على الملكية الخاصة، التي قد تصل إلى حدّ أن الفقهاء أجازوا للمحتاجين إلى السكن أن يسكنوا دار أخيهم الخالية، ويُجبر المالك على إيجار ملكه في حال أزمة المساكن. (51)

كما أنه "لا يخفى أن توزيع أنواع المال التي تجب فيها الزكاة، على مستحقيها، يؤدي إلى إعادة شيء غير قليل من التوازن في توزيع الثروة في المجتمع، وما قد يترتب عليه من تهيئة

الطاهر قانة

موارد مالية تدفق نحو الاستثمار، بما يحدث نوعا من زيادة الإنتاج في المجتمع، وما يترتب على ذلك من آثار اقتصادية متعددة".  $\binom{52}{5}$  ولولا إقرار الاقتصاد الإسلامي للملكية الخاصة كذلك، لما كان باستطاعة الأفراد التطوّع بأموالهم والتبرع بها، صدقة أو وقفا أو وصية أو نذرا أو غير ذلك من الوسائل الاختيارية في إعادة التوزيع.

إِنَّ "للجماعة أو للدولة حقوق في أموال وملكيات الأفراد يترتب على أدائها تفتيت الثروات الضخمة، لأن الإسلام يكره تكديس الأموال واكتنازها وتضخيم الملكيات، قال تعالى: {وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الدَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلاَ يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللهِ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ} (53)، وقال أيضاً: {وَلُوْ بَسَطَ اللهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ لَبَعُواْ فِي الْأَرْضِ وَلَكِن يُنزِّلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَاءُ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ خَبِيرٌ أَيضًا اللهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ لَبَعْواْ فِي الْأَرْضِ وَلَكِن يُنزِّلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَاءُ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ خَبِيرٌ بَصِيرٌ } (54)، وقال سبحانه: {كَيْ لاَ يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاء مِنكُمْ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ} (55)، فيجب مساهمة ذوي الحاجات في أموال الأغنياء تحقيقاً للعدالة الاجتماعية في توزيع الثروات، كما يجب على الأغنياء المساهمة في دعم موارد الخزينة العامة للمحافظة على كيان الأمة". (56)

كما أن الإقرار بالملكية الخاصة يجعل الدولة تحترم صاحبها، ولا تصادر أمواله ولو كانت بحاجة إليها، بل تلجأ للاقتراض منه وتسديد ما عليها تجاهه متى توفرت عندها الأموال في بيت المال، وهذا مالا أثر له في النظام الاشتراكي الذي لا حرمة للملكية الخاصة عنده، فالتأميم والمصادرات المجحفة للأملاك الخاصة هو السمة السائدة في المجتمع الاشتراكي وعلى أساسها أقام مبدأه في تبنى الملكية العامة وإقصاء الخاصة من الوجود.

#### 2) دور الملكية العامة في إعادة التوزيع:

ونفس الأمر بالنسبة للملكية العامة، فهي التي تحقق هدف الاقتصاد الإسلامي الكبير في تحقيق التكافل الاجتماعي الذي تقوم به الدولة وكالة عن المجتمع.

واعتراف الاقتصاد الإسلامي بالملكية العامة يعتبر معلوما من الدين بالضرورة، سواء من النصوص الشرعية أو من التطبيقات العملية للنبي (ص) وخلفائه عبر التاريخ الإسلامي الطويل، وكان من نتيجة ذلك قيام الملكية العامة بدورها في إعادة التوزيع حسب ما أتيح لها من وسائل في الاقتصاد الإسلامي، كخراج أراضي الملكية العامة وفيئها، ودخول المشروعات العامة، ومجانية استعمال واستغلال المرافق العامة، التي تعتبر دخولاً بالنسبة للفقراء وا تاجين تُقدّم لهم في أشكال غير نقدية، إذ لو كانت تحت التملك الخاص لكانت الاستفادة منها ذات تكلفة مادية لا يستطيعها هؤلاء.

ومن الأدلة على هذا الدور المناط بالملكية العامة في إعادة التوزيع ما جاء عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه من أقوال في أموال الغنيمة والفيء، منها قوله: "ما من أحد من المسلمين إلا وله في هذا المال حق أعطيه أو منعه "وكذلك قوله: "من أراد أن يسأل عن ذلك المال فليأتني، فإن الله تبارك وتعالى جعلني له عارفاً وقاسماً". (<sup>57</sup>) فولي الأمر يقوم نيابة عن المجتمع بإعطاء الفقراء وا تاجين من الأملاك العامة، المنقولة والعقارية، لا ليسد رمقهم ويقضي حاجتهم الآنية فقط، وإنما ليملكهم من الثروة ما يلبي حاجاتهم المختلفة باستمرار، خصوصاً عند حدوث تفاوت كبير في توزيع الثروات في المجتمع، وتكدس الأموال في أيدي فئة قليلة، ولهذا السبب وزع النبي (ص) فيء بني النضير وقسم أرضهم على فقراء المهاجرين، الذين كانوا يعتمدون في سكناهم على أراضٍ وبيوتٍ للأنصار، بالإضافة إلى فقيرين من الأنصار، هما سهل بن حنيف وأبو دجانة سماك بن خرشة لحاجتهما. (<sup>58</sup>)

كما تعتبر الملكية العامة، الطريق غير المباشر بالنسبة للملكية الخاصة وملكية الدولة، لسلوكه نحو إعادة التوزيع من جانبهما، فالملكية العامة هي التي تسمح بتكوّن الملكية الخاصة ونشأتها، خصوصا في مرحلة التوزيع الأولي للطبيعة، ومن ثمّ قيامها بمسؤوليتها في إعادة التوزيع، كما أن متطلبات الضمان الاجتماعي تحتّم على الدولة عند الحاجة أن تأخذ من موارد الملكية العامة ا رزة في بيت المال، ما يكفيها للقيام بواجباتها كدولة في مجال إعادة التوزيع، من إعالة للعجزة وإغناء للفقراء وتوفير لفرص العمل وتسديد لأجور

الموظفين، وبالأخص إذا لم تكن مواردها كافية لذلك.

#### 3) دور ملكية الدولة في إعادة التوزيع:

لا يقتصر دور الدولة في الاقتصاد الإسلامي على إقامة العدل والسهر على الأمن الداخلي وتهيئة الحماية ضد الاعتداء الخارجي، ثما يدخل ضمن الأعباء التقليدية فقط، وإنما تتعدى مسؤوليتها كل هذه الأعباء لتشمل أعباء أخرى، كالقيام بعدد من الوظائف الاقتصادية المباشرة وغير المباشرة، وكذلك النفقات الاجتماعية والتعليمية والصحية والضمان الاجتماعي.

فيقع على عاتق الدولة تأمين حد الكفاية لجميع الناس الواقعين في دائرة إقليمها، كما يقع على عاتقها مسؤولية الإشراف المباشر على قطاع الخدمات، وضمان حق الفقراء وا تاجين في الانتفاع بما مجاناً، كالعلاج والتعليم وما شابه ذلك، مما يستلزم نفقات كبيرة لتحقيق هذه المهام. ولا يكتفي الاقتصاد الإسلامي بضمان الدولة للمسلمين، بل يتجاوز ذلك إلى غير المسلمين، فالذمي يعيش في كنف الدولة الإسلامية إذا كبر وعجز عن ذلك إلى غير المسلمين، فالذمي الذي يعيش في كنف الدولة الإسلامية إذا كبر وعجز عن

الطاهر قانة

الكسب، كفلته الدولة الإسلامية وأصبحت نفقته من بيت المال.

ولهذا كله كان لملكية الدولة ما يبررها في الاقتصاد الإسلامي كغيرها من أشكال الملكية، ولها دورها الفعال كذلك في مجال إعادة التوزيع، طالما توفرت شرعية ولى الأمر، الذي تُمنح له في الاقتصاد الإسلامي كامل الصلاحيات في هذا الجال، وفق اجتهاده واستشارة العلماء من حوله، ولولا هذا الاعتراف بملكية الدولة لما كان ولاة الأمور رعاة مسؤولين عن رعاياهم ديانة وقضاء، سواء في مجال إعادة التوزيع وتوفير حد الكفاية لجميع الناس دون استثناء، أو في مجال حفظ التوازن بين الأفراد وتجنيبهم الصراعات الاجتماعية التي تتميز بها الجتمعات الرأسمالية والاشتراكية، بين الأغنياء والفقواء.

ويعتبر الخراج من أهم الوسائل التي توظفها الدولة في مسألة إعادة التوزيع، والمقصود به التكليف المالي العام على أراضي غير المسلمين المفتوحة عنوة والباقية تحت أيدي حائزيها مقابل خراج مضروب عليها يدفعونه إلى بيت المال، أو الأراضي التي جلا عنها أهلها من غير قتال فأقطعها ولى الأمر إقطاع انتفاع لا إقطاع تمليك لبعض الأفراد مقابل خراجها، أو أراضي الصلح على بقاء الأرض بأيدي أهلها مقابل ما يؤدونه من خراج. والخراج فرض بالاجتهاد لتحقيق مصلحة عامة للمسلمين في ظل واقع معين، وقد تغير هذا الواقع الآن، وأصبحت الحاجة ماسة للاجتهاد بما يحقق المصلحة العامة للمسلمين في ضوء الواقع الجديد، ولذلك يرى بعض الباحثين في الاقتصاد الإسلامي، الاستمرار في عدم تطبيق الخراج الآن، والاستعاضة عنه بضريبة عامة على الأراضي إذا ما لزمت لتحقيق المصلحة العامة للمسلمين. (59)

ولا شك أن الإنفاق العام للدولة في الاقتصاد الإسلامي له أثره في إعادة توزيع الثروة والدخل بين أفراد المجتمع، من خلال تقديم بعض الخدمات الاجتماعية كالتعليم والصحة ونحو ذلك، أو مساعدة الفقراء وا تاجين بإعانات مالية في شكل مدفوعات نقدية أو عينية، أو إنشاء مشاريع عامة توظّف أعدادا كبيرة من أفراد المجتمع الباحثين عن العمل، أو من خلال كفالة الحد الأدبى اللائق من مستوى المعيشة لكافة أفراد المجتمع.

ولا تزال خلافة عمر بن عبد العزيز حجة تاريخية، على كل أولئك الذين يشككون في إمكانية إقامة نظام اقتصادي إسلامي وبرهاناً ساطعاً على أن الاحتكام لشريعة الإسلام هو وحده الذي يكفل للناس السعادة في الدنيا والآخرة، فقد ساس رعيته سياسة رحيمة، وأمَّن لهم عيشاً رغيداً وكفاهم مذلة الفقر والمسكنة، حتى بلغ الأمر في خلافته أن يكون تجهيز العاجزين لأداء فريضة الحج، وضيافة المسافرين في خانات وفنادق عبر أقاليم الخلافة وتعاهد دوابهم، بل وإعانة المنقطعين منهم بما يكفيهم من مال ليصلوا به إلى بلداهم، كل ذلك من

الطاهر قانة

بيت المال، وقد عزّ في عهده au من يقبل الزكاة، فلا فقر ولا فقراء. $^{(60)}$ 

ودور الملكية بأنواعها الثلاثة في إعادة التوزيع، ليس له ترتيب معين، ولا تحميل للمسؤولية بدرجة واحدة، وإنما المرجع في ذلك أحكام الشريعة ومقاصدها، ولا ينفي ذلك مسؤولية كل نوع من أنواع الملكية عمن في دائرته ونطاق قدرته.

فمسؤولية مساعدة فقير مثلاً، وإخراجه من ضيق الفقر إلى سعة الغنى، تقع أولاً على عاتق الملكية الخاصة، ممثلة في أقارب هذا الفقير، كما قال تعالى: {وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَ وَكِسْوَتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ} (10)، فإن عجز أقارب الفقير أو الثُقدوا، انتقلت مسؤوليته إلى الملكية العامة الرزة في بيت مال الزكاة، قال عز وجل: {إِنَّا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاء وَالْمَسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرِقَابِ وَالْغَارِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللهِ وَابْنِ السَّبِيلِ فَرِيضَةً مِّنَ اللهِ وَاللهُ عَلَيْهَ حَكِيمٌ } (20)، فإن لم تكف الزكاة في القيام بهذا الفقير، تحمّلت ملكية الدولة مسؤوليته عند ذلك من أموالها الخاصة الموجودة ببيت المال، فإن لم يكن في بيت المال أموال للدولة، عادت المسؤولية من جديد على عاتق الملكية الخاصة، فتفرض الدولة من الضرائب على الأغنياء ما يكفي للقيام بهذا الفقير وإشباع حاجته والقضاء على فقره، لأنه من فروض الكفاية التي لا يكفي للقيام بهذا الفقير وإشباع حاجته والقضاء على فقره، لأنه من فروض الكفاية التي لا ترأ ذمة الأمة إلا بالقيام بها وإلا أثم الجميع، قال تعالى: {وَفِي

أَمْوَاهِمْ حَقُّ لِلسَّائِلِ وَالْمَحْرُومِ} (63)، وفي الحديث: "لَيسَ المُؤمِنُ الذي يَشبَعُ وجارُهُ جائعٌ إلى جَنْبِهِ" (64)، كما آخى رسول الله ع، على سبيل الإلزام الشرعي، بين المهاجرين والأنصار، ووضع مسؤولية فقر المهاجرين على عاتق الأنصار.

والنتيجة أن المجتمع الإسلامي عبر تاريخه الطويل، ورغم الحرية المشروعة لجميع أبنائه، في العمل والتجارة وغيرها، إلا أنه لم يتعرض للأزمات الاقتصادية والاجتماعية التي تتخبط فيها المجتمعات الرأسمالية والاشتراكية، كما أن أفراده لم يصادفوا المشاكل التوزيعية والتناقضات الاجتماعية التي تعاني منها تلك المجتمعات، وذلك بفضل تنوع أشكال الملكية وتنوع آلياتما الإلزامية والتطوعية في مجال الإنفاق وإعادة التوزيع.

وتعتبر الزكاة من أهم البدائل الشرعية التي يُعوِّل عليها الاقتصاد الإسلامي في نقل الفقراء من حالة الفقر إلى حالة الغنى، ومن حد الكفاف الذي لا يملك فيه الفرد القدرة الشرائية، ويكون الحد الاستهلاكي عنده صفراً، والحاجة عنده إلى ضروريات الحياة كبيرة جدًّ، إلى حد الكفاية حيث تتوفر لديه القدرة الشرائية ويساهم في الدورة الاقتصادية بالتأثير في الطلب الفعّال الذي يعتمد على القوة الشرائية لأفراد المجتمع.

والزكاة من وسائل إعادة التوزيع المشتركة بين أنواع الملكيات الثلاث، الخاصة والعامة

والدولة، لأن الزكاة في الأصل مقدار معلوم من المال يخرج من الأموال المستثمرة سواء كانت هذه الأموال مملوكة ملكا خاصا أو عاما أو ملكا لبيت المال، وليس الهدف من الزكاة إشباع الحاجات الأساسية للفقراء مؤقتاً، وإنما هدفها الأساسي القضاء على فقرهم إلى الأبد، وذلك بجعلهم ملاكاً للوسائل التي يعيشون بما ويسترزقون منها بدل أن يكونوا أجراء، فيملك التاجر محلّه، ويملك الفلاّح حقله، وبذلك يزداد عدد الملاكين، ويزداد معه اشتراك الناس في خيرات الطبيعة وما أودعه الله فيها، ولا تكون حكرا على طائفة منهم فقط، وبذلك يتحقق التوازن الاقتصادي والاجتماعي المرغوب، وتتوفر الحاجات الكمالية للجميع فضلاً عن الضرورية والحاجية.

ورغم ذلك فإن الاقتصاد الإسلامي لا ينكر التفاوت في المعيشة بين أفراد المجتمع، بل يقرّه ويبني عليه نظمه ومبادئه في التوزيع، لأن هذا التفاوت راجع إلى الاختلافات الفطرية بين الناس في القدرات والكفاءات والمواهب، إلا أن هذا الإقرار ليس معناه إعطاء الفرصة للغني ليزداد غنىً على حساب ازدياد فقر الفقير، وتوسيع للهوة بينهما، حتى يصبح الأغنياء طبقة عليا والفقراء طبقة دنيا، إذ أنه لا طبقية في الإسلام.

#### الخاتمة وأهم النتائج:

لا يقر الاقتصاد الإسلامي بأن يتغير شكل الملكية حسب حاجات الإنتاج، أو حسب ميول دعاة التغيير والتبديل، بل له رؤية أخرى أعم وأشمل وأدق، إنما قضية إنسان له حاجات أصيلة وميول فطرية تستوجب إشباعها دون المساس بإنسانيته وكرامته، ولذلك كان تنويعه لأشكال الملكية، خاصة وعامة وملكية دولة، له دلالته الواضحة في القصد لإشباع تلك الحاجات.

فالملكية الخاصة: تلبي الحاجات الخاصة للأفراد، باعتبار كل واحد منهم له شخصيته الخاصة، وكيانه الذي يميزه عن بقية الأفراد.

والملكية العامة: تستجيب للحاجات العامة للأفراد، بوصفهم أعضاء في المجتمع، ولا يستطيعون العيش منفردين، فالإنسان اجتماعي بطبعه.

أما ملكية الدولة أو ملكية بيت المال: فإنها تقوم بإحداث التوازن الاجتماعي، وسد الخلل بين شرائح المجتمع، بإشباع الحاجات الخاصة أو العامة للأفراد الذين لم يتمكنوا من إشباعها عن طريق نوعي الملكية السابقين، كي لا يحدث تفاوت كبير بين الأفراد في الدخول والثروات، ينجر عنه سوء في التوزيع وانعدام للعدالة الاجتماعية.

وبذلك تلعب الملكية ذات الأشكال الثلاثة، دورها في التوزيع من خلال حصول كل شكل منها على نصيبه في الاقتصاد الإسلامي، مما يرفع من مستوى معيشة الأفراد والجماعات، ويحقق الاكتفاء الذاتي للأمة ويغنيها عن التكفّف والسؤال، سواء في مرحلة ما قبل الإنتاج بتملك الثروات والمصادر الإنتاجية المختلفة، ملكية خاصة وعامة وملكية دولة، أو بعد الإنتاج بالحصول على عوائد متنوعة بتنوع أشكال الملكية، مما تدرّه العملية الإنتاجية من أرباح وأجور وريوع.

كما تؤدي دورها التوزيعي في انصرافها إلى تلبية حاجات الأفراد الخاصة بإنفاقها في الاستهلاك، أو حاجاتهم العامة بإنفاقها في خدمة المجتمع باعتبار كل فرد جزءاً من المجموع، أو رفع المستوى الاقتصادي للجميع، أفرادا وجماعات ودولة، لبلوغ مصاف الغنى والقيام بمهمة الاستخلاف والعمارة بإنفاقها في الاستثمار.

وكل ذلك يتم وفق منهجية متكاملة في الاقتصاد الإسلامي ومن رؤيته للحاجات الاقتصادية للإنسان، المستمدة من ترتيب الأولويات وفق مقاصد الشريعة الإسلامية وأهدافها. ولم يقف الاقتصاد الإسلامي عند هذا الحدّ من الارتقاء بمستويات التوزيع، بل أضاف إلى ذلك كله مجموعة كبيرة من الضمانات الاجتماعية، تجعل المجتمع الإسلامي في مناعة دائمة من آثار الفقر ومساوئ التوزيع، وذلك بما اعتمده من وسائل وآليات متنوعة حسب تنوع أشكال الملكية الثلاثة، لتقوم كل ملكية منها بدورها في إعادة التوزيع، إلزاماً أو تطوعاً، وبذلك يتحقق التوزيع العادل وتتجسد العدالة الاجتماعية المنشودة.

ويمكن تلخيص أهم النتائج التي تم التوصل إليها فيما يأتي:

1- الملكية ذات الأشكال المتعددة، خاصة وعامة ودولة، هي النمط العادل والمنسجم مع الفطرة الإنسانية وما تبتغيه من عدالة توزيعية ورفاهية اقتصادية، أما الجنوح إلى شكل واحد منها وإقصاء الأشكال الأخرى، فهو الظلم الذي تظهر نتائجه في المآسي الاجتماعية كالفقر والبطالة وسوء التوزيع والفوارق الاجتماعية التي تقدد الوجود الإنساني.

2- التوزيع الأولي لمصادر الإنتاج والموارد الطبيعية هو الأساس الذي يقوم عليه شكل توزيع الدخول الناتجة من العمليات الإنتاجية، وبالتالي فهو المتحكّم في أسباب الغنى والفقر المتعلّقة بأفراد المجتمع، فكلما كان هذا التوزيع الأولي عادلاً، كانت العدالة مرافقة لجميع مراحل التوزيع.

3- لا يكون التوزيع الأولي للطبيعة ومواردها عادلاً إلا بتقسيمها على أشكال الملكية الثلاثة، الخاصة والعامة وملكية الدولة، نظرا لما يحمله هذا التقسيم من اعتراف بالفرد والمجتمع

الطاهر قانة

والدولة، وما يفرضه عليهم من وظائف اقتصادية واجتماعية، خاصة ما تعلق منها بالمساهمة في إعادة التوزيع وتحقيق الضمان الاجتماعي والتوازن الاقتصادي.

4- للملكية في الاقتصاد الإسلامي دورها الواضح ووظيفتها المؤثرة في التوزيع العادل للثروات والدخول، وفي إعادة التوزيع وتحقيق العدالة الاجتماعية، نظرا لما تكتسيه هذه الملكية من اعتراف للفرد والجماعة والدولة بالمشاركة في تملك الثروات الطبيعية، والمساهمة في الاستثمار والعمليات الإنتاجية، والالتزام بالوظائف الاجتماعية المفروضة أو التطوعية، حسب طبيعة ونطاق كل شكل من أشكال هذه الملكية.

#### الهوامش

- منذر قحف، الاقتصاد الإسلامي دراسة تحليلية للفعالية الاقتصادية في مجتمع يتبنى النظام الاقتصادي الإسلامي -، الكويت: دار القلم، سنة 1399هـ -100م، -100
- 2- محبَّد بابللي، الكسب والإنفاق وعدالة التوزيع في المجتمع الإسلامي، بيروت: المكتب الإسلامي، سنة1409هـ 1408م، ص وما بعدها.
- 3- عبد الله يونس، الملكية في الشريعة الإسلامية ودورها في الاقتصاد الإسلامي، الإسكندرية: مؤسسة شباب الجامعة، سنة 1408هـ-1987م، ص ص:352-352.
  - 4- الرصاع، شرح حدود ابن عرفة، بيروت: دار الغرب الإسلامي، سنة1993م ، ص537.
- 5- رفيق المصري، أصول الاقتصاد الإسلامي، دمشق: دار القلم، بيروت: الدار الشامية، ط3، سنة1420هـ-1999م، ص
- $^{0}$  أنس الزرقا، نظم التوزيع الإسلامية، عجلة أبحاث الاقتصاد الإسلامي، جدة: جامعة الملك عبد العزيز، م $^{0}$ ، ع $^{0}$ ، سنة $^{0}$ 1404هـ  $^{0}$ 1984م، ص ص:12-13.
  - <sup>7</sup> عبد الله يونس، المرجع السابق، ص ص:216-217.
  - 8- عبد الحميد البعلي، الملكية وضوابطها في الإسلام، القاهرة: مكتبة وهبة، سنة1405هـ- 1985م، ص90.
    - <sup>9</sup>– عبد الله يونس، المرجع السابق، ص355.
    - 12انس الزرقا، المرجع السابق، ص1
- 11 كلاوس دايننجر ولين سكواير، النمو الاقتصادي وعدم المساواة في الدخل، مجلة التمويل والتنمية، البنك الدولي، مارس1997م، ص36 وما بعدها.
  - 12 مجَّد المبارك، نظام الإسلام- الاقتصاد مبادئ وقواعد عامة، بيروت: دار الفكر، ط3، د.ت، ص89.
- مصطفى سانو قطب، الاستثمار أحكامه وضوابطه في الفقه الإسلامي، عمان-الأردن: دار النفائس،  $^{13}$  سنة $^{142}$ هـ  $^{200}$ م،  $^{24}$ .

- 14 منذر قحف، مفهوم التمويل في الاقتصاد الإسلامي، جدة: المعهد الإسلامي للبحوث والتدريب، ط3،
  - <sup>15</sup> رفعت العوضي، عالم إسلامي بلا فقر، الدوحة: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، سنة1421هـ-2000م، ص64.
    - $^{16}$  منذر قحف، مفهوم التمويل في الاقتصاد الإسلامي، المرجع السابق، ص41 وما بعدها.
- عبد الفتاح قعدان، منهج الاقتصاد في القرآن، بيروت: مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع،  $^{-17}$  سنة  $^{-1818}$  هـ $^{-1997}$  م.  $^{-152}$
- 18- حسين شحاتة، حرمة المال العام في ضوء الشريعة الإسلامية، القاهرة: دار النشر للجامعات، سنة1420هـ- 1420م، ص ص:28-29.
- 19- الألباني، مختصر صحيح الإمام البخاري، الرياض: مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، سنة1422هـ-2002م، كتاب البيوع، باب كسب الرجل وعمله يده، ج2، ص22.
- 20- الألباني، مختصر صحيح الإمام البخاري، نفس المرجع، كتاب الزكاة، باب استعمال إبل الصدقة وألبانها لأبناء السبيل، ج1، ص446.
- الألباني، مختصر صحيح الإمام البخاري، نفس المرجع، كتاب العقيقة، باب تسمية المولود غداة يولد لمن لم يعق عنه وتحنيكه، ج3، 443.
- -22 الشافعي، الأم تحقيق وتخريج: رفعت فوزي عبد المطلب، المنصورة: دار الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع، سنة1422هـ 2001م.، كتاب قسم الصدقات، باب الاختلاف، ج2، ص227.
- 23 الشوكاني، نيل الأوطار، القاهرة: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، سنة1391هـ-1971م، كتاب الزكاة، باب سمة الإمام المواشى إذا تنوعت عنده، ج4، ص177.
- 24 القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، القاهرة: دار الكتب المصرية، ط2، سنة1376هـ-1957م، ج5، ص ص: 391-392.
- <sup>25</sup>\_ مالك، الموطأ، القاهرة: مكتبة الصفا، سنة1427هـ-2006م، كتاب الزكاة، باب ما جاء في أخذ الصدقات والتشديد فيها، ص174.
- <sup>26</sup> الألباني، مختصر صحيح الإمام البخاري، المرجع السابق، كتاب الزكاة، باب قول الله تعالى{وَفِي الرِّقَابِ والغَارِمِينَ وفِي سَبِيل اللهِ}، ج1، ص433.
  - <sup>27</sup> القرطبي، المرجع السابق، ج8، ص185.

سنة1425هـ-2004م، ص41 وما بعدها.

- <sup>28</sup> البهى الحولى، الثروة في ظل الإسلام، تونس: دار بوسلامة للطباعة والنشر والتوزيع، سنة**1984**م، ص101 وما بعدها.
- <sup>29</sup> لحجًّد الجمال، موسوعة الاقتصاد الإسلامي، القاهرة: دار الكتاب المصري، ط2، سنة1406هـ-1986م، ص286 وما بعدها.
- 30- على لحجَّد الصَّلاَّيِّ، عمر بن عبد العزيز معالم التجديد والإصلاح الراشدي على منهاج النبوة، الشبكة الليبية، www.libya-web.net في www.libya-web.net الساعة10:00سا، ص995.
  - 31 عبد الحميد البعلي، الملكية وضوابطها في الإسلام، المرجع السابق، ص99.
  - منذر قحف، مفهوم التمويل في الاقتصاد الإسلامي، المرجع السابق، ص41 وما بعدها.

- .228–227 الرصّاع، المرجع السابق، ص-328
- البخاري، صحيح البخاري، القاهرة: مكتبة الصفا، سنة1423هـ2003م، كتاب المزارعة، باب المزارعة بالشطر ونحوه، ج1، ص508.
  - 35 الشافعي، المرجع السابق، كتاب الزكاة، باب الفضل في الصدقة، ج2، ص154.
    - المرجع السابق، ص28 وما بعدها. -36
  - 37 مجَّد الطاهر ابن عاشور، مقاصد الشريعة الإسلامية، تونس: الشركة التونسية للتوزيع، سنة1985، ص79 وما بعدها.
- $^{38}$  سامر مظهر قنطقجي، مشكلة البطالة وعلاجها في الإسلام، بيروت: مؤسسة الرسالة ناشرون، سنة1426هـ-2005م، ص101.
- <sup>39</sup> ميشيل تشوسودوفيسكي، عولمة الفقر ترجمة: مجلًا مستجير مصطفى دار الكتب، ط2، سنة2000م، ص:297 وما بعدها.
  - 40 السيد عبد المولى، أصول الاقتصاد، القاهرة: دار الفكر العربي، سنة 1977م، ص249.
  - 41 الطيب داودي، الوقف وآثاره الاقتصادية والاجتماعية في التنمية الشاملة، بسكرة: جامعة لحُمَّد خيضر، سنة 1996، ص14.
- 42 الألباني، صحيح سنن أبي داود، الرياض: مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، سنة1419هـ-1998م، كتاب الخراج والإمارة والفيء، باب في أرزاق العمال، ج2، ص230.
  - .156 الماوردي، الأحكام السلطانية، بيروت: دار الكتب العلمية، د.ت، ص $^{43}$ 
    - <sup>44</sup> القرطبي، المرجع السابق، ج8، ص177.
  - 45 الألباني، مختصر صحيح الإمام البخاري، المرجع السابق، ج2، ص349.
    - $^{46}$  الشاطبي، الاعتصام، دار أشريفة، د.ط، د.ت، ص $^{46}$
- $^{47}$  عبد السلام العبادي، الملكية في الشريعة الإسلامية، عمان الأردن: مكتبة الأقصى، سنة 1395هـ  $^{47}$  م  $^{57}$  م  $^{57}$  م  $^{57}$ 
  - <sup>48</sup> محمّد كعان، سبيل النهضة منهج وهدف، بيروت: دار البشائر الإسلامية، سنة1412هـ1991م، ص ص:105-106.
    - 49 سورة الأنعام: 141/6.
    - <sup>50</sup> الألبابي، غاية المرام، ييروت، دمشق: المكتب الإسلامي، ط3، سنة1405هـ-1985م، ص ص:268-269.
- 51 من الملكية، الجزائر: المؤسسة الوطنية المؤسسة الوطنية الجزائر: المؤسسة الوطنية المختاب، سنة 1986م، ص116.
- عبد الحميد البعلي، اقتصاديات الزكاة واعتبارات السياسة المالية والنقدية، القاهرة: دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع، سنة 1412هـ-1991م، -13.
  - 53 سورة التوبة: -34/9
  - - <sup>55</sup>- سورة الحشر:7/59.
  - <sup>56</sup>- وهبة الزحيلي، الفقه الإسلامي وأدلته، دمشق: دار الفكر، سنة 1409هـ1989م، ج5، ص524 وما بعدها.

 $^{57}$  على الخفيف، الملكية في الشريعة الإسلامية مع المقارنة بالشرائع الوضعية، القاهرة: دار الفكر العربي، سنة 1416ه، 0.093.

58 أكرم العمري، السيرة النبوية الصحيحة، جامعة قطر: مركز بحوث السيرة والسنة، سنة1411هـ-1991م، ج1، ص ص:310-310.

<sup>59</sup> نجاح عبدالعليم أبو الفتوح، كيف يمكن تطبيق الخراج في العصر الراهن.. ؟، مستخلص بحث صادر عن مركز أبحاث الاقتصاد الإسلامي، الرياض: جامعة الملك عبدالعزيز، سنة1424هـ2003م.

- 60 على مُحَدَّد الصَّلاَّبيَّ، المرجع السابق، ص849.
  - 61 سورة البقرة: 233/2.
    - 62- سورة التوبة: **60**/9.
  - 63 سورة الذاريات:19/51.
- 64 الألباني، سلسلة الأحاديث الصحيحة، الرياض: مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، سنة1415هـ-1995م، ج1، ص278.



مجلَّة الواحات للبحوث والدراسات

ردمد 7163- 1112 العدد 5 (2009) : 93 - 106

http://elwahat.univ-ghardaia.dz

# عنائم عانا ها عائم الرياط المناه عالما المناه عالما المناهد عالم المناهد عالم المناهد عالما المناهد ال

أحمد أولاد سعيد قسم التاريخ المركز الجامعي غرداية غرداية عرداية طركز الجزائر غرداية 47000 الجزائر

الحركة العلمية التي احتضنها مسجد خالد بن الوليد، أو مسجد "الحفرة" كما اشتهر بغرداية، هي جزء من النشاط العلمي الذي ميز هذه المنطقة بوجه عام. هذا الجهد العلمي لم يخرج عن الأصالة في مبادئه والتكامل في تطبيقاته الواقعية (ولا يبطل هذا الكلام الاختلاف والخلاف اللذان لا تخلو منهما سائر المجتمعات ذات التكوين المتنوع في كل زمان وبلد). ورغم تضييق المحتل الفرنسي فقد جسد فقهاء مسجد خالد صورة ناصعة لهذه الأصالة وذاك التكامل من خلال الاتصالات العلمية التي كانت تتم بين علمائه وعلماء الإباضية ومختلف قرى غرداية في أصالة حافظت —باعتزاز — على الإسلام الصحيح والعربية السليمة ووحدة المواطنين، وهي جهود لم تكن سهلة: إذ قادت بعض علماء هذا الصرح العلمي إلى السَّجن أو النفي.

يقع مسجد خالد بن الوليد في الناحية الغربية لمدينة غرداية القديمة، مجاورا المسجد الكبير للإباضية، المسجد العتيق ومدرسة الإصلاح. ولا تبعد عنه هذه المؤسسات العلمية إلا ببضع مئات من الأمتار، وهو إلى هذا قريب من سوق غرداية، ومُطِل على كثير من الأحياء الحديثة. هذا الموقع الجيد يستر له أن يصير مقصدا للناس لأداء الصلوات اليومية (وحتى الأسبوعية في السابق)، ومناقشة الشؤون الاجتماعية والاقتصادية، إضافة إلى حيازة العلم والوطنية.

إن نظرة ملاحِظة لنشاطات هذا المسجد المنارة توضح أن أشهر علمائه – خلال القرن العشرين<sup>(1)</sup> – هم السادة المشايخ:

1-بوحميدة زيان بن إسماعيل (الجد) المتوفى بغرداية سنة 1939م.

2-بوحميدة إسماعيل بن زيان، المتوفى عام 1972م.

3- حُجَّد الأخضر الفيلالي، المتوفى بضواحي العاصمة سنة 1979م.

4-بوحميدة مُحِدّ بن عمر، المتوفى عام 1965م.

وهذه نُبذ موجزة عن هؤلاء الأعلام عرفانا لجهودهم التي صنعت جزء من التاريخ الثقافي لمنطقة غرداية، وهي جهود ظلت مغمورة بعيدة عن أيدي الباحثين والطلبة، بسبب الإهمال الثقافي الفردي والمؤسساتي. ونتيجة لضعف التوثيق فإني أشير – هنا – إلى أن كثيرا من أخبار هؤلاء الأعلام تستند إلى مصدرين أساسين: الأول: أشغال ملتقي منطقة للماية<sup>(2)</sup> وعرش المذابيح، المنعقد سنة 1998م. المصدر الثاني: مقابلات أجريتها مع تلاميذ علماء هذا المسجد. يضاف إلى هذا نزر قليل من الدراسات المتصلة بعذا الموضوع.

الشيخ بن زيان بوحميدة بن إسماعيل (1870 - 1939 م).

1- نشأته الأولى: هو من مواليد بلدة ضاية بن ضحوة (الواقعة في الشمال الغربي لمدينة غرداية) في حدود سنة 1870م. جمع الله له أبوين كريمين من سلالة العلم: فقد كان أبوه إسماعيل الأكبر (1803-1901م) خريج الجامع الأزهر ومدينة فاس، وإمام الناس في بلدته الضاية وما جاورها. وبعد وفاته، وابنه زيان في سن الشباب، أكملت أمه الكريمة وسائر الأقارب رعاية الشاب رعاية علمية حتى صار قاضيا وعالما ترحل إليه العامة والخاصة.

ولم تمنعه الوفاة المبكرة لوالده من الإفادة منه إفادة النجباء، كما يتضح من مهاراته العلمية -التي عرفت عنه بعد ذلك - في علوم شتى: الفقه، الفلك، الحساب، الأنساب... وغيرها. ثم نمل من علم بعض أفراد عائلته العلمية: عائلة بوحميدة، فتمت له معارف أصيلة ومتنوعة.

2-جهوده العلمية: كان سي بن زيان (أو الطالب بن زيان، وهو الاسم الذي اشتهر به الشيخ زيان بوحميدة بين تلاميذه وأقرانه) كثير المطالعة شغوفا بها، لا يتنكر لمناظرة علمية أو نقاش مثمر. وكان - رحمه الله وأرضاه - يتنقل بين ضاية بن ضحوة وغرداية مدرسا وواعظا وقاضيا. وفي غرداية كان مسجد خالد مجلسا لدروسه المتميزة، كما يشهد بذلك بعض تلامذته من أمثال ابنه البار الأستاذ الأديب إبراهيم بوحميدة(3)، والأستاذ الحاج على بوعبدلي (هـ (هـ (هـ والمسجد لا يزال - حينئذ- بسيط البناء، وبعض السواقي القديمة في نواح منه، وما كان ذاك ليحجز أصحاب الهمم عن مقاصدهم) (5).

إن كفاءات الشيخ بوحميدة بن زيان في شؤون الفقه القضائي وحفظ أنساب الناس من حوله رشحه ليصير مستشار كثير من القضاة وذوي المناصب الاجتماعية فيما يعسر

عليهم من مسائل، ينصرفون من عنده بنفس مطمئنة هادئة. ثم إن مهاراته في علميْ: الفلك والحساب كانت تسهلان على المجتمع من حوله استغلالا علميا أفضل لبعض الظواهر الفلكية (كالشمس، القمر، النجوم، الرياح...) لأغراض زراعية، أو أسفار... وغير ذلك.

كان الشيخ ابن زيان معلما في أول أمره، ثم انصرف إلى الإمامة والإرشاد في المساجد - حين تغفل إدارة الاحتلال - وكذا في سائر المناسبات الدينية والاجتماعية، ناشرا -بشهادة الثقات ممن ذكرنا وغيرهم – العلم الصحيح، سائرا في الناس بتهذيب موزون لعقولهم وأنفسهم التي تفشت فيها ضلالات الحتلين لسنوات مديدة.

3- نشاطه الوطني: واجه الشيخ ابن زيان - بحماسة - مساعي التنصير (وقد كان شديدا على الجزائريين في منطقة غرداية، كما في غيرها، حتى لقد استطاع المنصرون إخراج عائلات كاملة من الإسلام إلى النصرانية). فوقف الشيخ بالمرصاد لهذه الحمّلات المغرية رغم التهديدات التي كان يتعرض لها كثيرا. وروى ابنه الأستاذ إبراهيم بوحميدة بعض ما سمع من أبيه في هذا الشأن قائلا: "... وثما نُقل عنه أن رئيس الرهبان رفع في وجهه المسدس مهددا إياه بالقتل، بدعوى أنه يؤلب عليه شبانا كان يحاول تنصيرهم وصدهم عن مبادئ دينهم الحنيف. فما كان جواب زيان إلا أن قال - في ثبات - : أنت حو في جلب الناس إلى دينك، وأنا -أيضًا – حر في جلب الناس إلى ديني، وهم أحرار في اختيار أحد الطرفين، فأَفحم الراهب، وانصرف عنه الشيخ تاركا إياه يتلظى في حسرة " (6).

ولم يتوقف الغاصبون عند حد الوعيد بل تجاوزوه إلى التنفيذ: فقد سجن الشيخ الوقور، وأثقل كاهله بالغرامات الظالمة التي لم تزده إلا ثباتا.

4- أعماله الاجتماعية: اشتهر عن الشيخ ابن زيان سخاؤه، خاصة عندما يتعلق الأمر بتكريم حافظ القرآن أو المتقن علما صحيحا. كما عُرف - رحمه الله - بسعيه الذي لا ينقطع في سبيل إصلاح ذات البين ينفق فيه الأموال، ما بوأه منزلة مرموقة بين الناس.

5- آثاره العلمية: تشهد عائلة الشيخ ابن زيان بوحميدة أن أباها قد ترك مخطوطات علمية حافلة بالمعارف، ولكن المؤسف في الأمر أن مداهمات المحتلين المتكررة لمنازل الوطنيين قد أجبرت أفراد العائلة على حرق هذه المخطوطات درء للتنكيل بمم جميعا. ففات الناس بهذا صفوة علم الشيخ في الفلك، الحساب، الأنساب...و غيرها.

6- وفاته: كانت وفاة الشيخ ابن زيان في شهر فبراير من سنة 1939 م، وأرسلت خطب تأبينه من شمال الجزائر عرفانا بمنزلته العلمية والوطنية. وأظهرت السلطة الحاكمة -

آنئذ - الارتياح بل السرور بوفاة هذا الزعيم والعالم البطل. وقد ترك أولادا بررة ساروا سيرة والدهم علما وأدبا، كان منهم إبراهيم بوحميدة المذكور آنفا، والطيب بوحميدة المتوفى عام 1953م، - وكان هو الآخر - زعيما وطنيا نال ثقة الشعب في مناسبات كثيرة.

الطالب الحاج إسماعيل بن زيان بوحميدة (1901 - 1972م)

الشيخ إسماعيل بوحميدة - أو الطالب إسماعيل كما اشتهر - جسد بصدق ونزاهة نظرية "خير خلف لخير سلف": فكان - رحمه الله وأرضاه - حامل لواء التعليم والإصلاح بعد والده الشيخ بن زيان، بل إنه كان يسعى في التعليم القرآبي الرصين حتى قبل وفاة والده، فزاد من بحجة أبيه به، ووقفا معا يواجهان الاحتلال والجهل والتنصير وسواها من الآفات.

1- نشأته الأولى: ولد إسماعيل بوحميدة سنة 1901م بضاية بن ضحوة، ليُكرم -منذ ولادته- بحمل اسم جده الأزهري المتوفى في السنة نفسها. وبضاية بن ضحوة نشأ ونال مبادئ العلوم الأولى على يد والده الفقيه ابن زيان. هذا الأب الشفيق اعتنى بابنه عناية كاملة واجتهد في توفير الوسائل المادية التي تخدم مسيرة ابنه التعليمية.

2- رحلته إلى تونس: كانت الرحلة إلى تونس - أوائل القرن العشرين وأواسطه - تقليدا علميا شائعا، تدفع إليه مكانة جامع الزيتونة التاريخية والإصلاحات التي تمت أواخر القرن التاسع عشر، والتي أثمرت المدرستين: الخلْدونية والصادقية، إضافة إلى مناخ سياسي حر - نسبيا -مقارنة بالجزائر في تلك الأيام. في هذه الظروف انتقل الفتي بوحميدة إسماعيل إلى القطر التونسي وبالضبط على مدينة " نفطة " لمزيد من علوم الفقه واللغة وحفظ القرآن وسائر العلوم المتاحة. تجدر الإشارة إلى أن مما سهل عليه هذه المهمة تواجد الإمام الشيخ حُجَّد الصالح بوزيدي (٢) بمدينة نفطة، حيث بعض أهله: فأكرم وفادته ومرافقته، وتكفل والد إسماعيل بنفقاته ورعاية شؤونه حتى تم للابن الطالب من تونس المبتغي، فقفل عائدا إلى مسقط رأسه.

3-جهوده العلمية: ما أن وصل الطالب إسماعيل إلى غرداية حتى شرع يعلم القرآن بطريقة فعالة صار كما شيخ القراء - لسنوات عديدة - بلا منازع. فالتف حوله جمهور من الطلبة من مختلف المناطق والمذاهب (مالكية وإباضية)، ويمكن تلخيص طريقته الجذابة في تعليم القرآن في المعالم الآتية:

1-جسد التخصص العلمى: فرغم أنه كان مفتيا متمكنا وحائزا فقها متينا إلا أنه كرس جهده الأكبر لتحفيظ القرآن للأجيال، تاركا مهمة التدريس الفقهي لعلماء آخرين بالمسجد، كالشيخ الفيلالي والأستاذ مُحِّد بوحميدة بن عمر.

2-كان - رحمه الله - ذا صوت جهْوري قوي الأداء، مؤثرٍ في السامعين والتلاميذ، في بنية متينة وقورة لا يملك الرائي إلا أن يحترمها.

3-ومن أهم خصاله العلمية ذاكرته الحافظة إلى درجة تثير العجب، كما شهد بذلك تلاميذه الكُثر، حتى لقد كان يملي على عشرة من الطلبة في وقت واحد كلُّ في موضعٍ من القرآن، ويصحح لهم جميعا، بين ثانية وأخرى، دون خطأٍ أو تردد.

4-من مواقفه الرائدة أنه أمر بلوحة لطفل ضرير<sup>(8)</sup> ليرفع عنه الحرج والشعور بالنقص شادا على عزيمته مع أن الضرير غير منتفع باللوحة.

وكان – كمشايخ عصره – شديدا على المتهاونين من التلاميذ، وقد أثمرت هذه التنشئة الصارمة رجالا وإطارات من مثل أخيه الأستاذ إبراهيم بوحميدة، والأستاذ علي بوعبدلي، الأستاذ أحمد بوعامر (٩) وغيرهم كثير.

4 أعماله الاجتماعية والوطنية: كانت منزلة الطالب إسماعيل المشرَّفة سببا ليرجع إليه الناس فيما أشكل عليهم من مواقف اجتماعية وأسرية. أما مواقفه الصلبة في مواجهة الفرنسيين فبرهانما رده الجرئ على كبير الرهبان الذي – انتقد تجويده صباح مساء – فأجابه الحاج إسماعيل: " إنما هو كلام الله يصل إليكم لعلكم تمتدون" (0). ولما طلب ترخيصا لمزاولة التعليم سلمت إليه – عام 1952 – رخصة تشدد على السماح له بتحفيظ القرآن دون دروس التاريخ والجغرافيا، وتحذره من تجاوز هذه القيود.

5- وفاته: توفي الحاج<sup>(11)</sup> إسماعيل سنة 1972م لينطفئ - بموته - سراج وهاج في تحفيظ القرآن بطريقة ماهرة ترسخ آي القرآن في النفوس، كما لا يزال ذلك ظاهرا في نفوس تلاميذه وسائر المصلين بمسجد خالد بن الوليد.

الشيخ مُحَدُّ الأخضر الفيلالي(1889 – 1979م).

1 نشأته الأولى: الشيخ مُجَّد الأخضر الفيلالي، أو الخنْقي كما يقول الشيخ عبد الرحمن شيبان  $^{(12)}$ ، من مواليد خنقة سيدي ناجي، في الشمال الشرقي لمدينة بسكرة، سنة 1889م. ترعرع ببلدته في أحضان أسرة محافظة على أصول الإسلام، فاكتسب هناك مبادئ العلوم الأولى، ثم رحل إلى مدينة قسنطينة حيث الجامع الأخضر والإمام ابن باديس  $^{(13)}$ .

2- قدومه إلى غرداية: تأسست جمعية العلماء المسلمين الجزائريين فكان الشيخ مُحَّد الأخضر الفيلالي عنصرا نشطا فيها، ينتقل شرقا وغربا ناشرا مبادئها وأنوارها. فصرفته المقادير الإلهية إلى مدينة آفلو (ولاية الأغواط حاليا)، وهناك تيسر لبعض الفضلاء من

مسجد خالد بن الوليد أن يستقدموه إلى غرداية.

3-جهوده العلمية: ووصل الشيخ إلى غرداية خلال سنة 1942م، وشرع في نفخ روحه القوية وقوته الروحية من خلال منهج موزون ثري وذكي يمكن تلخيصه في الوسائل الآتية:

1- مقرَّر تدريسي يتضمن علوم الشريعة واللغة، وهما ما كان يسمح بتدريسه في تلك الظروف، غير أن الشيخ الجليل كان - من خلال دروس التفسير والحديث وسواها - يلبسها من الواقعية ثوبا قشيبا: فيصحح - في غِيرة - الواقع المعيش الذي لا يخلو من الخرافات والبدع ، ويحض - في حماسة - على قلب واقع الجزائريين المقهورين.

2- أعد دارا لإقامة الطلبة الوافدين من خارج غرداية بجوار مسجد خالد ( وقد كانوا - قبل ذلك - كلُّ يقيم عند أقاربه، ولم يكن هذا ليسهل التعلم الكامل)، ثم كلَّفت عجوز بالعناية بشؤون الطبخ والتنظيف.

3- قسم الطلبة إلى حلقات (مستويات) تناسب قدراتهم العلمية. وقد كانت للشيخ دروس للعامة بعد العشاء، وأخرى للخاصة من تلاميذه، شأن كل العلماء.

4- كان ينتقل وطلبته في الصيف إلى ضاية بن ضحوة، حيث المكان الرحيب والهواء المنعش، في جوار السجد العتيق هناك.

5- أرسل إلى تونس دفعتين من الطلبة، أولاهما سنة 1946م (وكان من أفرادها الحاج الأخضر الدهمة)، وخرجت وفود المؤمنين إلى ناحية الحي الحاج مسعود (أطراف المدينة - حينئذ -) تودع الطلبة وداع الحجيج، وتولى الشيخ مرافقة تلاميذه إلى غاية جامع الزيتونة، ثم قفل راجعا لإعداد الدفعة الثانية.

6- تميز تدريسه - رحمه الله - بغرس روح النقد والتمحيص في فكر تلامذته. وفي هذا الشأن عرف عنه حرصه على محاربة الأخطاء النحوية واللغوية، ورفضه أن يتحدث طلبته بالدارجة.

7- اهتم العلامة الفيلالي اهتماما مركزا بالفتاة وتعليمها، وفي هذا من منهج جمعية العلماء أثر بارز $^{(14)}$ .

8 ولم يَغفل -7مه الله عن الاتصال بعلماء المنطقة من المالكية والإباضية، فكانت له لقاءات مع الشيخ عدون  $^{(15)}$  والشيخ ببانو (من مشايخ بن يسجن) وغيرهم  $^{(16)}$ . وكان الفيلالي - رحمه الله - حريصا على التذكير والتأكيد بأن العدو الحقيقي والأكبر لجميع المذاهب والطوائف إنما هو الاحتلال.

4- نضاله الوطني: عانى الشيخ الفيلالي من كيد المحتل الفرنسي وتضييقه المستمر بسبب نشاطه الوطني الذي يمكن إيجازه في المواقف الآتية:

1- كانت نفسه عامرة بالروح الوطنية لشيخه ابن باديس، وكان الفيلالي يردد على طلبته ما سمعه من أستاذه حين صرح (أي: ابن باديس) إنه لو يجد عشرة من المخلصين الأبطال لأعلن الثورة على الفرنسيين.

2- الشيخ الفيلالي- كما يشهد تلاميذه - زرع في نفوسهم الشجاعة، ونزع الاعتقاد بأن المحتل خُلق ليسود. وقد ظهرت ثمار ذلك في تلاميذه من أمثال بوحميدة محبّد بن عمر، الأخضر الدهمة... وغيرهما (17).

3- تصدى شيخنا للمنصرين بشجاعة، خاصة في محاولاتهم الماكرة الموجهة إلى النساء. ومن هنا تتجلى اهتماماته بالفتاة وتعليمعها، ما جعله هدفا مقصودا في حملات التنصير (18).

إن هذه المواقف الوطنية العميقة لم تكن لتستمر دون إثارة حفيظة المحتلين، فنفاه الحاكم الفرنسي من غرداية متهما بالتحريض على تقريب الأسلحة للمجاهدين من الحدود الليبية، وهو نشاط وطني قام به الشيخ الفيلالي في فترة الحرب العالمية الثانية. فاعتقلته فرقة عسكرية من بين تلاميذه بضاية بن ضحوة صيف سنة 1946م ( $^{(01)}$ )، وأُخرج من غرداية  $^{(20)}$  ليستقر بزاوية سيدي زروق، غير بعيد عن العاصمة ومنطقة القبائل. وهناك حاول أن يحترف التجارة، لكن نشاطه العلمي والوطني عرضا منزله إلى التدمير، فانتقل إلى تيارت وافتتح مجنزة – بمساهمة بعض المحسنين من غرداية – إلا أن أموره لم تتحسن.

بعد شهرين من نفيه تدخل بعض ذوي النفوذ لدى إدارة الاحتلال فسُمح له بالعودة إلى غرداية، ليعود ويشرع — كما تقدم — في إرسال البعثات العلمية إلى تونس، لأنه صار يتوقع نفيه في كل لحظة (21).

5- مشاهد من تضحياته الاجتماعية:

1- لما ترأس مدرسة قرآنية بزاوية سيدي زروق أقام للناشئة من خلالها نهضة علمية سديدة قبل الاستقلال وبعده. ويشهد تلميذه السيد عبد الله زرباني أنه وجد الشيخ الفيلالي يفترش وتلاميذه حصيرا واحدا والفصل شتاء ذو ثلوج، رغم أن أهل المنطقة قد عرضوا على الشيخ مسكنا خاصا به، إلا أنه أبي الانتقال إليه حتى يُهياً لتلاميذه إقامة لائقة (2).

2- لم يتزوج العلامة الفيلالي إلا بعد الاستقلال، وقد بلغ - حينئذ - السبعين، مشغولا عنه بمهام التعليم وهموم الأمة. (وقد كان هذا مسلكا لكثير من العلماء العزاب).

3- بعد الاستقلال كان - رحمه الله - مهتما بأمر مسجده - الذي عينته وزارة الأوقاف إماما له بمنطقة بوقرة - أيما اهتمام، وفي زياراته لغرداية كان لا يغفل عن اقتناء الأفرشة الجيدة منها لمسجده هناك (23).

6- تلاميذه: هم أكثر أساتذة غرداية القدماء وأئمتها المرموقين، من مثل: بوحميدة هُمَّد بن عمر، بوحميدة إبراهيم، الأخضر الدهمة، بوحميدة سعيد، بوعبدلي على، عبد الله زرباني، غريقة سعد، الجيلالي حشاني... وغيرهم كثير.

7- وفاته: توفى الشيخ مُحَّد الأخضر الفيلالي بضواحي العاصمة عام 1979م، بعد أن قدم خدمات علمية ووطنية رائدة، حرمته من الحياة الأسرية العادية. واليوم تحمل ثانوية عريقة بغرداية اسمه، فرحمه الله وأرضاه.

الأستاذ الإمام مُحَدَّد بن عمر بوحميدة (1914-1965م)

1- نسبه الشريف ونشأته الأولى: نشأ مُحِد بن عمر بوحميدة، أو سى مُجَد كما هو مشهور، في بيت علم وخُلق، ويشهد التاريخ أن آباءه وأجداده كانوا من فضلاء الناس وعلمائهم: فمنهم خاله الحاج إسماعيل بوحميدة معلم القرآن الفذ البارع(ت 1973م)، ومنهم الطالب بن زيان بوحميدة الخبير بعلوم الفقه والأنساب والفلك والحساب، الصادع بالحق في وجه المحتل الفرنسي(ت 1939م)، ومنهم الحاج إسماعيل بن زيان بوحميدة (الأكبر) المتوفى بضاية بن ضحوة سنة1901م، والذي درس بالأزهر الزاهر. ولا نغفل أن الأستاذ الأديب إبراهيم بوحميدة - حفظه الله - من هذه الأسرة الكريمة التي نشأ أستاذنا الحاج مُجَّد بن عمر بوحميدة في أحضائها .

درس سي مُحِّد على خاله الطالب إسماعيل بوحميدة بكتَّاب مسجد خالد بن الوليد بغرداية، وتابع دروسا في اللغة الفرنسية بالمدرسة النظامية. عمل - رحمه الله - بالتجارة وكان فيها من المخلصين الحاذقين (<sup>24)</sup>.

2- لقاؤه الشيخَ مُحَدِّد الأخضر الفيلالي: عندما وفد الشيخ الجليل مُحَدِّد الأخضر الفيلالي -رحمه الله- على غرداية (أوائل الأربعينيات) لزمه مُجَّد بن عمر بوحميدة وصار من أنجب التلاميذ، حتى إن الشيخ الفيلالي كان ليُشيد به على مسمع من باقى الطلبة، كيف لا وتلميذه النجيب لا يراه الناس إلا وفي يده كتاب أو مجلة تُعنى بالعلم أو بهموم المسلمين في العالم من مثل "المسلمون"، " الرسالة"، "الإسلام"...و غيرها؟

ثم إن سي خُمَّد صار مساعدا لشيخه خُمَّد الأخضر الفيلالي في دروسه العلمية الخاصة:

فكان سي مُحَّد يقرأ النص من الكتاب الفقهي أو اللغوي ويقوم الشيخ بالشرح، على طريقة الأئمة الكبار (25).

3- صلة الأستاذ لحُمَّد بن عمر بوحميدة بجمعية العلماء المسلمين الجزائريين وأعماله الإصلاحية: كان علم الأستاذ بوحميدة مُجَّد بن عمر الواسع وخُلقه المستقيم سببين ليرشحه شيخه الفيلالي لإمامة الناس بمسجد خالد بن الوليد، الذي كان آنئذ منارة علمية. وفي سنة 1946م، وباقتراح من الشيخ مُجَّد الأخضر الفيلالي عينت جمعية العلماء من العاصمة الأستاذ حُبَّد بن عمر إماما بالمسجد المذكور (<sup>26)</sup>، فصار منبره أداة قوية تنير عقول الناس فتزيل منها الخرافات والتخلف وتشحذ من خلال خطبه الهمم. إن مَن يتقصى مسلك سي مُحَّد بن عمر في الإصلاح ليلاحظ انسجامه مع مناهج جمعية العلماء المسلمين الجزائريين. فقد كان - رحمه الله- مهتما أيما اهتمام بشؤون أبناء أمته ووطنه: فهذا بيته مفتوح للعلماء والشباب، وقد كان محبا لهم، ويقصده الناس من خارج غرداية فيكرم وفادتهم، ويبقى منزله ملتقي ويستمر هو على هذا النهج رغم تواضع ظروفه المالية. ولقد تخرج على يديه أبطال استشهدوا في ثورة نوفمبر، وتاب بسببه كثير من الذين أسرفوا على أنفسهم بالخمر وغيرها. وكان من منهجه -رحمه الله- أن يذهب إلى حيث يتوقع وجود شاربي الخمر، مع ما في ذلك من حرج، ويلطف لهؤلاء العصاة القول ويترفق في معاملتهم حتى صلح حال كثيرين منهم، ولا يزالون إلى يوم الناس هذا يذكرون له هذا الجميل. وما أشد احتجاجه على بعض أهل التدين لما استغرب ذهابه إلى ترغيب شاربي الخمر، فكان يجيب بأن الذين في المسجد قد وقع الاطمئنان عليهم، والحاجة الآن لدعوة من هو مسرف على نفسه، ومن هو مرتاب (27).

4- جهوده في مقاومة التنصير: كان عقل سي حُمَّد الذكي وقلبه الغيور هما يدفعانه ليقف في مواجهة مرامي الآباء البيض والأخوات البيض. فبذل في ذلك جهده المستطاع ووقى الله بسببه أناسا كُثر من الارتداد عن ملة الإسلام تحت وطأة الجهل والفقر. وبلغ به الأمر أنه كان يرسل بعض النسوة ببعض الهدايا إلى دُور الأخوات البيض ليقدمنها إلى فتيات الإسلام اللاتي كن يتواجدن هناك ويُخشى عليهن من التنصُّر.

5- كفاحه الثوري ومواقفه البطولية: لما تعددت مواقف الأستاذ لحجَّد بن عمر الإصلاحية وخطبه النارية ألقت عليه سلطات المحتل الفرنسي القبض عقب صلاة الجمعة في أكتوبر 1952م، لرفضه المعلن انتخابات سعت إليها سلطات المحتل الفرنسي. ولكن الجماهير المخلصة هبت كرجل واحد متضامنة مع إمامها ورائدها، فانطلقت في مسيرة حاشدة، لم

أحمد أولاد سعيد

تشهد لها غرداية مثيلا، باتجاه مقر الحاكم العسكري، الذي اضطر صاغرا إلى تحرير الإمام الأستاذ. فعادت به الجموع محمولا على الأكتاف، والشعارات الإسلامية والوطنية تملأ كل مكان، فكان فك أسره تظاهرة نضالية وطنية كبرى.

وفي موسم الحج 1954م كان سي مُجَّد حاضرا، وتوقف زمنا بالقاهرة، حيث لقي وجوها علمية ونضالية زادت جهودها في عزيمته مضاءً. ومع الثورة التحريرية كان للحاج مُحَّد بن عمر موعد، ويمكن إيجاز جهوده الوطنية ضمن البنود التالية:

- أ- العضوية البارزة في حزب الشعب (28).
  - ب- تأطير خلايا الحركة الوطنية (29).
- ج- صار مسوؤلا سياسيا للثورة، وكوّن خلايا سرية تابعة لجبهة التحرير الوطني (<sup>(30)</sup>.
- د- ارتبط بعلاقات ثورية مع سي زيان (الجلفة) سي الحواس، الحاج سلامة (ابن القرارة بولاية غرداية) <sup>(31)</sup>.
- هـ كانت دروسه بمسجد الحفرة (خالد بن الوليد حاليا) تتقد وطنية وثورة، تشركها شباب غرداية فانطلقوا على الجهاد، من هؤلاء: الشهداء: عيسى عمير، مسعود الشحمة، مُجَّد حويشيتي، وغيرهم، ويشهد بهذه التربية الثورية من الجاهدين الأحياء السيد شلاوة أحمد (32).
- و- أثناء إضراب 08 أيام سنة 1957م أعتقل الأستاذ بوحميدة لحُمَّد (33) ولقى بالسجن صنوف التعذيب حتى لقد شهد الأستاذ محمود ثليجي (34) بأنه لم يكد يعرفه من سوء ما فُعل به –رحمه الله–. ثم أطلق سراحه سنة 1958م فلم يلبث إلا قليلا ثم نُفي من غرداية، فاختار منطقة براقي بالعاصمة مستقرا له.

وببراقي احترف -رحمه الله- التجارة ولم ينش عن الكفاح، فكان دكانه ممونا لرجال الجبهة بما يستطيع. وعندما توالت على مناطق بالعاصمة تضييقات الفرنسيين وحصارهم أرسل إلى أهل غرداية رسالة بليغة مؤثرة يطلب المؤونة من غذاء ولباس وغيرهما. وفي أثناء مرحلة توقيف إطلاق النار عينته جبهة التحرير الوطني قاضيا شرعيا على ناحية براقي. ولقد كان -رحمه الله- حاضرا حضورا فاعلا عندما فجرت عصابات الجيش السري الفرنسي(o.a.s) سيارة مفخخة بميناء الجزائر العاصمة في 1962/05/02م قتلت عمالا كثرين وجرحت آخرين (36): فعمل على استقبال الجرحي بمنازل من حي ابن قانة بالعاصمة متجنبا إرسالهم إلى مستشفي مصطفى باشا خشية تعرضهم لانتقام عناصر الجيش السرى الفرنسي (36).

6- مساهمته في عمارة الجزائر المستقلة: ومع بزوغ شمس الاستقلال عُين سي مُحَدّ منسقا

لجبهة التحرير الوطني ببراقي، ومن أعماله المجيدة في بداية الاستقلال تحويله كنيسة براقي إلى مسجد، بعد أن كان المسلمون يصلون في مستودع بينما الكنيسة مهجورة، فاستلم مفاتحها وطهرها ثم صار إماما متطوعا لهذا المسجد إلى نهاية 1963. ثم إن وزارة الأوقاف عرفت للرجل فضله، فعينته مفتشا جهويا على البليدة والمناطق الواقعة جنوبها. وفي أثناء رحلة عمل تتضمن زيارة مساجد بالأغواط وغرداية تعرض سي محمَّد إلى حادث سير فارق على إثره الحياة، ليدفن بغرداية بعد نصف قرن حافلة بالأمجاد والبطولات، لكأنه عاش مئة سنة أو تزيد: فرحمه الله وأرضاه.

7- من مواقف سي مُحِدّ بن عمر التي لا تُنسى:

أ — كان (رحمه الله) شديدا على البدع، ويروى عنه أنه رأى على رقبة امرأة من معارفه تميمة فقطعها موبخا المرأة: تماما كما فعل الصحابي الجليل عبد الله بن مسعود عرفي –

ب- أدرك الأستاذ دور الشباب في نفضة الأمة وفلاحها، فأحب الشبيبة وقربها واستمع لها، وكان له نشاط مشكور بالمنظمة الكشفية.

ج- من لمساته الإصلاحية الرمزية إحياؤه بعض الأسماء الإسلامية التي كادت تُنسى: سُكيْنة، زين العابدين...، وأخرى ذات معان جهادية: الخنساء، جمال الدين ( وقد سمى به ابنه إعجابا بجمال الدين الأفغاني - رحمه الله-).

د - كان سي خُدًا شخصا حركيا، يتنقل بين الأحياء والأعراش، يبذل علمه ونصحه وما تيسر من ماله للجميع مهما اختلفت طوائفهم ومذاهبهم، ما جعله محبوبا بغرداية وما جاورها.

التراث في مسجد خالد بن الوليد

ينبغي الإقرار أن علماء مسجد خالد بن الوليد كانوا من النوع الذي تشغله جهود التعليم والإصلاح عن التصنيف. ولم يسفر البحث عن التراث المخطوط أو المطبوع – حتى هذه اللحظة – إلا عن وثائق بسيطة منها:

1- رسالة أرسلها الأستاذ بوحميدة مُجَدَّ بن عمر من براقي إلى سكان غرداية أثناء الثورة يطلب من خلالها معونات عاجلة.

2- أجزاء من مصحف بيد الشيخ إسماعيل بوحميدة (ت 1973).

وقد سبق التنبيه إلى أن مخطوطات كثيرة قد أحرقت خشية مداهمات المحتل الفرنسي. هذا من جهة، ومن جهة أخرى نسمع عن مخطوطات ووثاق متفرقة في بعض المكتبات

أحمد أولاد سعيد

الأهلية، تحتاج - اليوم - إلى جهود الباحثين الثقات للعناية بما.

المجتمع وفقهاء المسجد: في هذا المجال يمكن أن نلاحظ الملاحظات التالية:

- 1- كان أكثر الناس يوقرون العلماء المذكورين.
- 2- وقفت الجماهير تستخلص الأستاذ مُجَّد بوحميدة من سجنه.
- 3- ساهم بعض الأثرياء بما تيسر من أموالهم إكراما للعلماء والطلبة.

الخاتمة والتوصيات:

مسجد خالد بن الوليد منارة علمية ونضالية قاومت الجهل والتنصير والاحتلال تستحق دراسات أكاديمية أوسع. وهو يؤكد الحاجة إلى مثل هذه المراكز العلمية التي يجتمع فيها علم العلماء وأموال الأثرياء وطاعة غيرهما. ومسيرة علمائه حافلة بالمواقف التي تنتظر مذكرات تخرج أو دراسات عليا أو ملتقيات علمية تنشر فضائلها وخبراتها.

#### هوامش:

1- اقتصرت على فقهاء القرن العشرين لأن التوثيق متوفر، أما الفترة السابقة - ومع الإقرار بتواجد نشاطات علمية مسجدية المسجد خلالها - إلا أن انعدام الوثائق - الآن - يمنع من الخوض فيها.

- 2- بلدية في إقليم ولاية الأغواط الشمالي.
- 3- هو الشاعر القاص المترجم إبراهيم بوحميد، ولد بضاية بن ضحوة سنة 1921م، درّس اللغة العربية بثانويات العاصمة، وكتب للإذاعة روايات منذ نحو خمسين سنة. له إصدارت عديدة في النحو والصرف والقصة والفكر والترجمة، وهو يستعد لإصدار لأرجوزة في اللغة العربية ( النحو وغيره) تضم 1500 بيت.
  - 4- خطيب المسجد العتيق بوسط مدينة غرداية.
  - 5- شهادة الأستاذ على بوعبدلي في مقابلة معه بالمسجد العتيق، نوفمبر 2004م.
- 6- جمعية أعيان عرش للماية (ولاية الأغواط)، مدونة أشغال الملتقى الأول لتاريخ منطقة لَلْماية وعرش المذابيح، جويلية 1998م، ص .29
- 7- هو الشيخ لحجً الصالح بوزيدي بن لحجً بن حمادي الشريف (1896-1973م). ولد بنفطة التونسية، ودرَس بجامع الزيتونة. ثم صار إماما للمسجد العتيق بوسط غرداية من الخمسينيات إلى أواسط وفاته. برع في الفقه المالكي فكان مرجعا في الفتوى، إضافة إلى مهارته في علم الفرائض. شغل منصب نائب لمفتش الشؤون الدينية بالولاية بعد الاستقلال.
- 8- هو الشيخ حشاني الجيلالي (1917-1993) إمام اسجد خالد من خمسينيات القرن العشرين إلى وفاته، صاحب صوت شجى، كان أبوه عبد القادر بن صالح من أعيان الأمة بغرداية.
  - 9- خطيب مسجد حمزة بن عبد المطلب بعد الاستقلال.
  - 10- مدونة أشغال الملتقى الأول لتاريخ منطقة للماية وعرش المذابيح، مرجع سابق، ص: .32

- 11- حج سنة 1954م.
- 12- في مقابلة معه بضاية بن ضحوة ماي 2005م.
- 13 هذا النزر الضئيل هو كل ما تيسر لي جمعه عن حياة هذا الرجل رغم اجتهادي في الاتصال بمسقط رأسه بولاية بسكرة، ولكن انعدام معجم جامع لأعلام الجزائر يعسر المهمة. والمعلومات الواردة هنا هي ما أخبر به الشيخ تلاميذه: الأخضر الدهمة (إمام، أستاذ ومفتش في التعليم والشؤون الدينية سابقا)، غريقة سعد، زرباني عبد الله وغيرهم من أساتذة غرداية.
  - 14- مدونة أشغال الملتقى الأول لتاريخ منطقة للماية وعرش المذابيح، م.س، ص 56 وما بعدها.
- 15- (1902-2004م) شيخ مشايخ الإباضية في نماية القرن العشرين، مثال في العلم والتواضع وتخطي الصعاب، رحمه الله.
  - 16- شهادة الأستاذ زرباني عبد الله (تلميذ الشيخ الفيلالي) في مقابلة معه، جانفي 2005م.
    - 17- شهادة تلميذه الأخضر الدهمة في مقابلة معه بغرداية، فيفري 2004م.
  - 18- مدونة أشغال الملتقى الأول لتاريخ منطقة للماية وعرش المذابيح، م.س، ص 56 وما بعدها.
- 19- تطور الثورة الجزائرية في ناحية غرداية، رسالة ماجستير، عبد الحليم بيشي، إشراف د. شاوش حباسي، جامعة الجزائر، 2001-2002م، ص .34
  - 20- المرجع السابق، الصفحة ذاتما.
  - 21 مدونة أشغال الملتقى الأول لتاريخ منطقة للماية وعرش المذابيح، م.س، ص. 56.
    - 22 شهادة تلميذه زربايي عبد الله في مقابلة معه بغرداية، فيفري 2004م.
      - 23- سُميت إكمالية باسم الفيلالي بمدينة بوقرة عرفانا لجهوده.
    - 24- أشغال الملتقى الأول لتاريخ منطقة للماية وعرش المذابيح، م.س، ص: 37.
      - 25- المرجع السابق، ص 37 وما بعدها.
- 26- شهادة نجله جمال الدين في مقابلة بغرداية في ديسمبر 2004م. والمؤسف أن وثيقة رسمية أصدرتما جمعية العلماء بتعيينه – قد ضاعت في ظروف النفي ونقل المتاع.
  - 27 شهادة نجله جمال الدين في مقابلة بغرداية في ديسمبر 2004م.
    - 28 تطور الثورة الجزائرية في ناحية غرداية، م. س، ص .35
      - 29-المرجع السابق، الصفحة نفسها.
        - -30 نفسه.
  - 31 مذكرات المجاهد شلاوة أحمد بن عبد القادر، المنظمة الولائية للمجاهدين يغرداية، إشراف موسى شنيني، ص1.
    - 32 تطور الثورة الجزائرية في ناحية غرداية، مرجع سابق، ص .71
      - 33- المرجع السابق، الصفحة ذاتها.
- 34 (2006–2006) لعله أول حائز على الباكالوريا من الجنوب الجزائري، حصل علها سنة 1944م. أستاذ أجيال بيداغوجي بذل جهودا مشكورة قبل الاستقلال وبعده في نشر التعليم ومحو الأمية بقرى غرداية والجلفة. اشتغل بعد الاستقلال مفتشا للغة الفرنسية. كان ذكيا قوي الملاحظة. وقد سمعتُ منه هذه الشهادة التي تخص سي عُبِّد بن عمر في مقابلة ببيته في مارس 2003م.

35- شهادة نجله جمال الدين في مقابلة بمنزله في ديسمبر 2007م. 36- شهادة نجله جمال الدين في مقابلة بمنزله في ديسمبر 2007م، إضافة إلى كثير من السكان الذين التقوا بالوفد الذي أرسلته جبهة التحرير الوطني.



مجلَّة الواحات للبحوث والدر اسات

ردمد 7163- 1112 العدد 5 (2009) : 107- 118

http://elwahat.univ-ghardaia.dz

### 

مجد تكيالين قسم التاريخ المركز الجامعي غرداية غرداية ص ب 455 غرداية 47000, الجزائر

مقدمة

أبرز ما يميز تاريخ الشرق الأدبى القديم مع بداية القرن 12ق م، تعرضه لانقلابات سياسية وبشرية كبيرة، أثرت على جل وحداته السياسية القائمة آنذاك، سواء الإمبراطورية منها أو دويلات المدن الصغرى.. انقلاب سريع ومفاجئ، جاء نتيجة تدفق موجات بشرية كبيرة قادمة من الغرب عبر منطقة المضايق الأناضولية، عرفت عند المؤرخين باسم شعوب البحر، واستطاعت أن تحدث تغيرات سياسية كبيرة على أوضاع الشرق الأدبى، ودمارا شبه شامل، لم تكد تنجو منه منطقة حلت بحا فلولهم، الأمر الذي تسبب في ظهور خريطة جيوسياسية جديدة آنذاك.

اتسمت تلك الأحداث بطابعها الفجائي والعدواني، وقد تأكد ذلك من سلوكات عناصرها التي كانت تزحف باتجاه الشرق والجنوب متحدية كل العقبات، غير مبالية بقوة وبطش خصومها في آسيا الصغرى، ومصر، وفينيقيا، حتى أنه يمكن تمثيلها بالسيل الجارف الذي يحطم كل شيء يعترض مجراه.

وليس من الخطأ القول أن مثل تلك الأحداث الفوضوية، تكون قد عجلت بالهيار الكثيرين وزوالهم، أمام ضرباها العنيفة، بالأخص منهم، أولئك الذين لم يكونوا مستعدين للمواجهة، وبوغتوا على حين غفلة من أمرهم. وهو فعلا ما حصل مع دولة الحيثيين، التي راحت ضحية سهلة جدا لذلك الواقع.

لقد كان سقوطا مأساويا ومفاجئا لإمبراطورية كبيرة، لم تكن مؤهلة لذلك المصير. بعد أن كانت هي الدولة القوية، المهيمنة على بلاد الأناضول وسياسة الشرق

القديم لتختفي فجأة، ونهائيا، من الخريطة السياسية، بعد حوالي أكثر من خمسة قرون من الوجود القوي والتحدي الصارم لخصومها الأقوياء المحاذين لحدودها، وهي التي كانت تمثل قوة التوازن الإستراتيجي في وجه الأشوريين، ببلاد الرافدين، وقوة مصر الفرعونية في منطقة وادي النيل.

قد يتبادر إلى الأذهان أن مثل هذا المصير الذي آلت إليه تلك الدولة، لم يكن بالأمر المستحيل أو الغريب طبعا. لكن الشيء الملفت للانتباه هو أن امبراطوريات أخرى مجاورة لها تعرضت لنفس النكبة، ولم تكن بأحسن حال منها، من حيث القوة العسكرية والوضع الاقتصادي، كالدولة المصرية مثلا. فقد كانت كلا من منهما تعيشان مرحلة من التراجع النسبي في قواهما، لكن ليس إلى الدرجة التي تعجل بالانهيار والاختفاء الكلي بمجرد تلقي أولى الضربات. ولو أن الدلائل التاريخية تشير إلى أنه بعد حوالي عشرون سنة من الازدهار عاشتها الدولة الحديثة حتى سنة 1260 ق.م بدأت فعلا، سلطة الملوك فيها بالتراجع وتناقصت ممتلكاتهم وظهرت سلالة شوبيلوليوما ضعيفة، وانعدمت القدرة لديهم على مواجهة المشاكل الداخلية، عكس فراعنة مصر ضعيفة، وانعدمت القدرة لديهم على مواجهة المشاكل الداخلية، عكس فراعنة مصر بوجود قضية جوهرية فرقت بين الدولتين في مواجهة تلك الشعوب، تتمثل أساسا في بوجود قضية جوهرية فرقت بين الدولتين في مواجهة تلك الشعوب، تتمثل أساسا في

لذلك فإنه من غير المنطقي التسليم بأن نهاية تلك الإمبراطورية كان نتيجة لقوة الغزاة المتوحشين، خاصة إذا كنا قد أشرنا سابقا إلى مدى قوها العسكرية التي لم يكن يستهان بها، كما أن أوضاعها الاقتصادية كانت من الأهمية والمكانة ما جعلها تفرض حصارا اقتصاديا على غيرها من الدول المجاورة لها مثل الدولة الآشورية. دون أن ننسى التذكير بأنها كانت الدولة الوحيدة التي تمتعت بحق باحتكار سر صناعة الحديد بمناجمها في الأناضول. وأمام ذلك الواقع يبقى الواقع البشري الداخلي المتميز بطابعه الفسيفسائي محل نقاش وتساؤل عن الدور الذي يمكن أن ينسب إليه في ذلك الانهيار الكبير الذي نحن بصدد الإشارة إليه.

الآشوريون مصدر خطر في الشرق:

بالنسبة للحيثيين لم تكن التطورات السياسية الجديدة التي طبعت نفاية القرن 13 ق م في صالحهم، كما أن وضعيتهم الجيوسياسية لم تكن متميزة بحيث توفر لهم الأمن والسلم اللازمين. فبمجرد أن تمكن الأشوريون من الانتهاء من قهر خصومهم من القوى المناوئة لهم في الشرق الأدنى،

بالأخص البابلين منهم، حتى حولوا وجهتم نحو منافسيهم إلى الغرب. واستطاع الملك شل مناصر القوي من تحقيق انتصار ساحق ضد الحيثين والحوريين على السواء. ويعتبر ذلك الانحزام، الوحيد، الذي مني به الحيثيون تحت قيادة الملك حاتوشيل الثالث، وإلا كان بإمكان هذا الأخير أن يترك لابنه توتحاليا الرابع 1260 ق م دوله تتمتع بالاستقرار والقوة اللازمتين للإستمرار ومرهوبة الجانب.

والأمر نفسه يمكننا ملاحظته عند وفاة الملك توتحاليا الرابع، فلم تكن الأمور آنذاك بأحسن مما نعتقد، وعليه لم تكن إمبراطورية الحيثين في وضع يجعلها في مأمن من التهديدات الأشورية وهجماتها العسكرية بين الحين والآخر.

بالمقابل لم تكن السلوكيات الحيثية توحي بالعدائية اتجاه خصومهم، بقدر ما كانت تدل على ميل كبير إلى ترجيح الخيار الدبلوماسي وتفضيل الحكمة والتعقل في علاقاتها مع الأشوريين. فعند اعتلاء الملك تيكولتي نيرورتا العرش أرسل إليه الملك توتحاليا الرابع التهايي بمناسبة جلوسه على عرش آشور، غير أن القيادة الأشورية لم ترد بالشكر، ولكنها(1) ردت عليه باجتياح المناطق الواقعة إلى الغرب منها مهددة حدود جيرانهم الحيثيين. وهي بذلك إشارة صريحة إلى أن تيكولتي نيرورتا لم يكن يرغب في إقامة علاقات ودية خالصة مع جيرانه، وميله إلى المواجهة العسكرية، وهي السلوكيات التي تميز بما الأشوريون عبر تاريخهم الطويل، بتفضيلهم لأسلوب التوسع والمواجهة العسكرية، بالرغم من إدراكه الكامل بإمكانية أن تشكل تقديدات الملك الحيثي خطرا كبيرا عليه إذا ما رد عليه بإعلانه الحرب. وقام باحتلال مدينة ألزي ثم عبر الفرات للهجوم على الأراضي الخاتية، لولا تعقل توتحاليا الرابع الذي قبل بإلغاء الاتفاق الموقع بينه وبين الملك العموري بشأن الحصار الاقتصادي ضد بلاد آشور (2)

في تلك الأثناء، وتزامنا مع التطورات السياسية والعسكرية التي أصبحت تعيشها الدولة الحيثية، عادت مع نهاية الألف الثانية ق م، الهجرات البشرية تتدفق على الشرق الأدبى القديم قادمة من أوروبا تحمل معها موجات جديدة من الهندوأوروبيين، المعروفة باسم الآخيين. سالكة وجهات مخلفة عبر البر والبحر. غير أن جميعها كان يركز وجهته على مناطق تواجد المراكز

الحضارية المعروفة بثرائها وازدهارها الكبيرين، بجنوب غرب آسيا ومصر وفينيقيا...

أمام خطورة تلك الأوضاع لم تكن السلطة الحاكمة في العاصمة الحيثية بوغازكوي مدركة لما يجري في الغرب وغير آبحة بتلك التطورات الخطيرة التي تستعد للعصف بحا، في وقت يجمع فيه المؤرخون على تراجع هيبة وقوة حكامها الذين لم يعودوا قادرين على التحكم في زمام الأمور مثلما كانت عليه الأحوال في عهد الملك

الكبير شوبيللوليوما. وليس غريبا القول بأنه يمكننا الإشارة إلى أن نهاية حاتوشيل الثالث في 1265 ق م، كانت بمثابة نهاية الدولة الحيثية، على الرغم من تعاقب ثلاثة ملوك آخرين على سدة الحكم. إلا أن قلة الكفاءة، واللامبالاة بما يحدث من تطورات سياسية على حدودهم الغربية والجنوبية الغربية جعلت الأمور تفلت من أيديهم. بالرغم مما حققه بعضهم من إنجازات مثل الملك توتحاليا الرابع الذي ورث إمبراطورية واسعة ومشاكل أقل مما عاشه أجداده من قبل على المستوى الداخلي والخارجي.

لكن مهما يكن من أمر ضعف هؤلاء الحكام وتصرفاتهم فإنه لابد من الاعتراف أن العاصفة البشرية التي أحدثتها شعوب البحر، وأخذت اتجاهها نحو آسيا الصغرى ومصر وفلسطين، كانت أقوى بكثير من براعة ملوك خاتي ومصر. هذه الأخيرة التي بدأت تشهد قدوم هؤلاء الأقوام منذ عهد سيتي الأول، مختلطين باللبيبين وتصفهم الآثار المصرية في الكرنك بملامح مغايرة للسكان الأصليين، كالشعر الأصفر، والأعين الزرقاء وقد أطلق عليهم المصريون اسم التحنو<sup>(3)</sup>.

محاولات شعوب البحر الوصول إلى مراكز الحضارة في الشق الأدنى:

كثيرا ما تمت الإشارة في الكتابات المصرية إلى وجود عناصر من المرتزقة تشارك في التحالف الذي كونه موتيللي أثناء المواجهة المصرية الحيثية في قادش 1276 ق م، مثل عناصر الدردانيين واللوكا، والشاكلاشا... أما فرعون مصر آنذاك فيشير من جهته بأنه خلال هجوم الليبيين على دلتا نمر النيل 1227 ق م كانت تساعدهم عناصر بشرية تتميز عن الليبيين ببشرهم البيضاء والشعر الأشقر والعيون الزرقاء وقد أطلق عليهم المصريون اسم الشماليين أو شعوب الشمال.

بينما أعطت المصادر الأناضولية المتمثلة في ألواح بوغازكوي معلومات هامة عن دولة كبرى وقوية في منطقة بحر ايجة خلال القرنين 14 و13 ق م. ويظهر هذا البلد واحدا من أكبر دول المنطقة وأقواها. ذلك أن مكانتها الكبيرة آنذاك، فرضت على مورشيلي الثاني أن ينادي ملكها بلقب "أخي" ويذكر أنه قام بنجدة كل من شعب اللوكا والأهاياوا ضد ميلافندا<sup>(4)</sup>. وفي عهد نفس الملك كان على رأس مدينة فيلوسا حاكم يسمى الكسندروس<sup>(5)</sup>. ومن الشروط التي وردت في الاتفاق الذي وقعه توتحاليا المعمورو، يطلبه فيها عدم السماح بنقل البضائع القادمة من مملكة الأهاياوا إلى بلاد أشور. ويضع ملكها في مرتبة الملوك الأربعة الكبار في الشرق الأدبى انذاك إلى جانب كل من فرعون مصر وملك أشور وحاكم بابل<sup>(6)</sup>.

غير أن السؤال المطروح حول الأخيين ودورهم في حركة شعوب البحر، هو هل أن شعوب البحر التي قامت بالانتشار في المناطق المجاورة لبلاد الإغريق وإيجة هي نفسها الشعوب التي عرفت لدى المصريين والحيثيين باسم شعوب وبلد الأخيين؟ وتشمل سكان كريت وبحر ايجة وسواحل جنوب آسيا الصغرى ويطلق عليها المصريون اسم كفتى kefti. أم أن الأمر هو غير ذلك؟

مازال الاختلاف قائما حول تحديد هويتها نظرا لعدم التأكد الكامل من مواطنها الأصلية لظهورها الشبه المفاجئ عند بداية تنفيذ مخططها، وتنوع العناصر البشرية التي تتكون منها قتم الاتفاق على اعتبارها جماعات من الأخيين وبقيت بذلك حقائق أخرى كثيرة حولها مجهولة، كالدوافع التي أدت بما إلى الهجرة، والمناطق التي نزحت منها في المناطق التي نزحت منها في التي نزحت منها في التي أدب المناطق التي نزحت منها في نزد من نزد من نزد منها في نزد من نزد

ومع ذلك طرحت بعض الفرضيات حول الأسباب التي دفعت بمم على الهجرة من مواطنهم نحو الشرق القديم.حيث يرى المؤرخون أن انتشار تلك الكتل البشرية الضخمة عبر المناطق الواقعة في شرق المتوسط، كانت نتيجة لضغط كبير تعرض له آخييي جنوب غرب آسيا الصغرى من طرف قادمين جدد من الشمال. مما جعلهم يضغطون بدورهم على شعوب المناطق التي حلوا بما ثم الإنسياح أكثر نحو الشرق (٢) حيث ظروف الحياة الحسنة.

ومن جهته يؤكد ريمون ويل: أن الجماعات الهندوأوروبية التي انتشرت في آسيا الصغرى واليونان، نزلت من المناطق الشمالية لبلاد الإغريق ومناطق البحر الأسود. وكان جميعها يشترك في حمل اسم "آخيين".

فالذين جاؤوا من الغرب هيمنوا على اليونان الشمالية والبيلوبونيز وارتبط اسمهم بتاساليا وبثينا وشمال البيلوبونيز. لكن هل بالإمكان اعتبار أن أولئك الذين وصلوا إلى المناطق الشمالية للبحر الأسود كانوا هم كذلك من العنصر الآخي؟ خاصة إذا عرفنا وأن أسماء قريبة من الأسماء الآخية وجدت في مناطق مختلفة حول بحر أزوف. وبذلك تكون الموجة الأولى، هي التي أدت إلى وصول آخييي تراقيا الذين تخطوا المضائق إلى آسيا الصغرى. أما جماعات البحر الأسود فهي التي جاءت بالأرمينيين وعند بداية القرن 12 ق م.

مصر والحيثيين في مواجهة استيطان أم ضحايا أزمات اقتصادية؟

اتضحت دوافع تلك الحركات على مصر، ولو أننا كنا أشرنا نشير بأن ظهورهم كان قد بدأ منذ سيتي الأول، حيث وجدوا كحلفاء لليبيين (8).

وفي كل الأحوال يصبح من المؤكد إن تلك الهجرات الجديدة قدمت من أوروبا وأدت إلى نزول الدوريين في الهلسبونت والسيكلاد وكريت، ثم دخول جماعات أخرى كبيرة قادمة من تراقيا عبر الهلسبونت إلى الأناضول، فعرضت أخييي جنوب آسيا الصغرى للضغط فأدت حركة الشعوب التاريخية تلك<sup>(9)</sup>، إلى قلب الموازيين كلية في الشرق الأدبى القديم.

وإذا كانت أسباب تلك الحركات البشرية تختلف فيما بينها، إلا أن جميعها يرتبط بعامل جوهري يتمثل في تردي الأوضاع الاجتماعية والاقتصادية في بلدائها الأصلية الذي ترتب عنه انتشار الجاعات القاسية، خاصة في بلاد الإغريق. وأدى ذلك بدوره إلى تمرد الطبقة العامة ضد النظام الملكي. فدفع انعدام فرص العيش أمام الكثير منهم إلى الإنسياح بأعداد كبيرة للبحث عن مواطن جديدة لهم. وبحكم العلاقات التي كانت موجودة بين شعوب البحر ومصر، والساحل الفينيقي وآسيا الصغرى، فإنهم كانوا يدركون جيدا وجهتهم وعلى علم بالرخاء الذي تعيشه مصر وسكان بلاد الرافدين.

ضمت عناصر تلك الموجات البشرية الكبيرة التي تدفقت على المناطق الساحلية ومدنها في آسيا الصغرى وشمال دلتا مصر، محاربين إقطاع يخربون كل شيء في طريقهم ولم تكن هناك قوة قادرة على التصدي لهم. جاؤوا في جماعات يحملون معهم أزواجهم وأولادهم وعرباتهم التي تجرها الحيوانات، تحمل أمتعتهم، مما يعني أن رغبتهم كانت الاستقرار، ولكن بمجرد استقرارهم تأتي مجموعة جديدة فتدفعهم للهجرة فيواصلون سيرهم.

انتهج الغزاة الجدد أسلوب التدمير ولم تكن الدولة الحيثية ضحيتهم الوحيدة، إذ مكنتهم أسلحتهم وأدواهم الحديدية من تحقيق انتصارات كبيرة، فخربوا عدة مدن، كما سحقوا طروادة والكثير من الشعوب الإيجية وراحوا يلاحقوهم عبر الجرز والسواحل (10). غير أن المؤرخ أرنولد توينبي يرى بأن تلك الشعوب لم تكن تقصد الغزو بل الهجرة. ولكن كيف نفسر تعرضهم بالتخريب لكل ما وجدوه في طريقهم؟ حيث دمروا الكثير من المراكز الحضارية في الأناضول وقليقيا وقرقميش وآلآسيا وفينيقيا...

والسؤال المطروح دائما هل حقا يمكن الاكتفاء باعتبار أن انهيار الدولة الحيثية في بداية القرن الثاني عشر ق م سببه تفاقم الأزمات وازدياد الحاجة إلى الموارد الغذائية التي أدت إلى ظهور هجرات بشرية باحثة عن مناطق أفضل لتأمين حياة أفرادها. ولما لاحت

في الأفق إشارات الفوضى والاضطراب وجد شيبيللوليوما الثاني نفسه مضطرا للتوجه نحو الغرب للمواجهة العسكرية، فحارب في البحر ونزل بقبرص واستطاع التصدي لهم مؤقتا ولكنهم تمكنوا من النيل من المناطق التي وطأتما أقدامهم في البلاد ثم تخريبها.

رمسيس الثالث يتصدى ويركز على جبهته الشعبية الداخلي للمقاومة:

ركزت مصر منذ البداية على وحدتها البشرية التي ساعدتها بدرجة كبيرة على إبعاد الخطر الخارجي نتيجة تماسك أبنائها والشعور بالمصير الواحد الذي ينتظرهم. وكانت البداية مع الفرعون سيتي SETI الذي نجده يجند شعبه وجيشه منذ السنة الخامسة من حكمه لمواجه أولئك الغزاة من شعوب البحر، ويضطر للتصدي لهجمات الشعوب الليبية في الشمال الغربي من حدود مصر، ويكرر رمسيس الثاني نفس السياسة ولم يكتفي بقهرهم فقط بل أدمج الكثير منهم في جيوشه لأنهم كانوا مستعدين لتقديم خدماتهم لمن يوفر لهم العيش، بالرغم من أنه لم يستطع منع توغلهم السلمي في الليبو" المدلتا، وعادت المواجهة معهم في عهد "مينبتاح" سنة 1229ق م، الذي حارب بدوره "الليبو" المدعمين بشعوب البحر أو شعوب الشمال.

أما أكثر الفراعنة تخليدا لمواجهاتهم مع شعوب البحر، هو ما تركه لنا الفرعون رمسيس III. فخلال سنوات حكمة الخامسة والثامنة ألحق بشعوب البحر خسائر كبيرة، وخلدها بدوره على جدران المعابد، وجعلت منه تلك المواجهات أحد أكبر فراعنة أسرة الرعامسة الشهيرة.

كان رمسيس الثالث يتوفر على معلومات كافية حول ما أقدمت عليه تلك الشعوب من تدمير للمناطق التي وصلوها. فاستعد لها جيدا وهو يدرك أن الغزاة متحدين، وعدوانيين ومحاربين أقوياء، فقام بتدعيم بحريته ببناء سفن جديدة، وأصبح مقتنعا بأن الصلح والسلم معها أمر غير وارد إطلاقا. وأمر بتعبئة المزيد من الشباب والجنود المرتزقة الأجانب من الليبيين والأسيويين. وعندما يصل إلى ميدان الحرب لا يخفي الفرعون شيئا عن جنوده ليعلمهم أن هؤلاء يحطمون كل شيء في طريقهم وأن أصدقاء مصر قد اندثروا أمامهم وأن مصير البلاد في خطر كبير فلا بد من الصمود مهما كانت الظروف.

أما على حدوده البرية فقد شدد الحراسة، ولما حاول الغزاة دخول مصر عبر مصبات نفر النيل وجدوا في مواجهتهم حاجزا قويا من السفن وجرت بينهما أحد اكبر معارك مصر البحرية في التاريخ (11).

وبالرغم من الهزائم الثلاث المتتالية التي لحقت بالليبيين المدعمين بشعوب البحر الا ألهم استمروا في التوغل سلميا وتحول أسراهم إلى عبيد للمصريين. وتمكن بعضهم من الارتقاء في السئلم الطبقي للمجتمع المصري. وإن لم يتمكنوا من فرض أنفسهم عسكريا، إلا ألهم كونوا فيما بعد دولة داخل دولة بانخراطهم في الجيش واستطاعوا الوصول إلى الحكم سنة 945 ق م(12) وأسسوا لهم أول أسرة ليبية فرعونية حكمت مصر بزعامة شيشنق.

ما يمكن ملاحظته أن اهتمام رمسيس الثالث بالدفاع عن أملاك مصر في فلسطين وجنوب سوريا كان اهتماما بسيطا. وهي التي نكبت بدورها بنفس القساوة التي نكبت بما آسيا الصغرى ومنطقة ايجة (13)

لقد تركت شعوب البحر انعكاسات كبيرة على الشرق الأدبى القديم وأدت إلى تحولات جذرية على واقعه السياسي والاقتصادي. فقد مثل تدمير الإمبراطورية الحيثية الكبيرة التي تقاوت نهائيا وبشكل مفاجئ. تحولا كبيرا في التاريخ العالمي. إذ أصبح مركز الأناضول ولعدة قرون منطقة فراغ ثقافي (14). ومن جهته عرف الساحل الفينيقي الهيار عدة مدن بشكل نهائي مثلما كان الحال عليه مع مدينة أوغاريت التي لقيت حتفها على يد شعوب البحر، وتفتت بذلك العالم الكنعاني إلى إمارات عديدة..

أما بقايا الحيثيين فقد انتقلت إلى الجنوب وكونت كنفدالية تضم الحيثيين والإفرنجيين والسوريين واتخذت مدن حلب وقرقميش مراكز لها، وعليه قامت عدة إمارات حيثية على إنقاذ الإمبراطورية المنهارة، سواء في أناضوليا أوفي شمال سوريا مثل هيلاكو، سمعال، قورقوم، كوموه، أونكي، حماه وقد عرفوا باسم neo hittites.

وتأثرت بدورها الأوضاع الاقتصادية في المنطقة كلها، فقد أدى هجوم شعوب البحر على مصر إلى أزمة اقتصادية كبيرة بسبب تعطل النشاط التجاري في منطقة البحر المتوسط كله نتيجة لانعدام الأمن.

أما النتيجة ذات الأهمية العالمية فهي القضاء على الحظر الذي كان مفروضا على انتشار تقنية إنتاج الحديد المطاوع الذي كان كالبرونز في قساوته ويبدو أن التحكم في تلك التقنية قد اكتشفت في آسيا الصغري (16).

وبنفس الأسلوب الذي اتبعه الحيثيون في تثبيت أنفسهم على السكان الخاتيين الأوائل فإن مصيرهم كان شبيها بأولئك السكان الذين فقدوا سيادتهم من قبل لصالحهم.

وإذا كانت الظروف في القرن 15 ق م قد مكنت الحيثيين من العودة إلى الساحة السياسية بقوة فإنه في القرن 12 ق م كان الانهيار دون رجعة فالملكية الحيثية آنذاك لم تكن في مستوى عظمة الحدث عكس ما كانت عليه الظروف مع فراعنة مصر الذين جنبوا بلاهم كارثة حقيقية، فزالت بذلك الدولة الحيثية من خارطة الشرق الأدنى.

إن الإنجازات التي حققتها الملكية الحيثية في آسيا الصغرى كانت كبيرة حقا وليست سهلة الإنجاز بمكان، كما يمكن أن نتصوره، إذ مكنتها من البقاء على الساحة السياسية للشرق الأدنى حوالي سبعة قرون كاملة لتلعب الأدوار الأولى في رسم وتحديد أحداث تلك المنطقة. غير أنه من ناحية أخرى، يحق لنا أن نعتبر بأن الدولة الحثية لم تكن على درجة كبيرة من القوة والتطور، ثما يمكنها من الهيمنة على شعوب الشرق القديم وفرض إرادتها. وإنما كان تطورها مرحلي وغير منتظم، فبين القرن 18ق.م والقرن 16ق.م ميز أوضاعها السياسية التذبذب والصراع على العرش بين سلالاتها وقد كلفها ذلك، الاختفاء على الساحة السياسية لما يقارب، 200سنة من 1500.م إلى 1450ق.م، ولما عاودت إلى النهوض خلال القرن 14ق.م استطاعت تصدر الأحداث في فترة ملك واحد وهو شوبيلوليوما، لكن الأمور لم تستمر بنفس الوتيرة مع من جاؤوا من بعده من واحد وهو شوبيلوليوما، لكن الأمور لم تستمر بنفس الوتيرة مع من جاؤوا من بعده من الملوك واكتفوا بالعمل على الصراع من أجل البقاء ومحاولة الدفاع عن مكتسبات الملوك واكتفوا بالعمل على الصراع من أجل البقاء ومحاولة الدفاع عن مكتسبات سابقيهم من الحكام. ومع ذلك فقد أظهر بعضهم عجزا في انتهاج سياسة خارجية قوية ومواكبة التطورات السياسية الخطيرة التي كانت تعرفها المناطق الحدودية لهم مما عجل بنهايتهم المفاجأة.

بنية بشرية فسيفسائية هشّة:

لقد أظهر ملوك الدولة الحيثية الكثير من المتناقضات في سياساتهم الداخلية والخارجية، فإذا كانوا قد أفلحوا في الهيمنة على غيرهم بسبب يسر صناعة معدن الحديد فإنهم على المستوى الحضاري، وخاصة في مجالي الثقافة والاقتصاد، كانوا أضعف بكثير من جيرانهم، الأمر الذي لم يسمح لهم بتسيير أمم أكثر تحضرا منهم. وفي الوقت نفسه وجدوا أن قوة الحديد لا تكفي لترسيخ أسس الحكم لذلك اندثروا بسرعة أمام بني جلدتهم خلال القرن 13ق.م بسبب استعمالهم لنفس السلاح.

لم يستطع ملوك الحيثيين تكوين وحدة بشرية داخلية متماسكة، لذلك انعكست سياسة الإخضاع بالقوة التي انتهجوها اتجاه الشعوب الأخرى المجاورة لهم بشكل سلبي وخطير على تماسك الدولة الداخلي. وإذا كانوا قد أفلحوا في بداية تاريخهم من طرد

الساميين من الأناضول فإنهم كانوا دائمي التحرش ضدهم، على عكس الساميين والمصريين الذين كانوا لا يجدون في الدخول في صراع مع الحيثيين بالأناضول مبررا لذلك. ثما يعني أن هذا الشعب الأخير كان تحركه الرغبة في الاستفادة من خيرات الشرق القديم، فاهتم بجنوبه الشرقي وأهمل الغرب حيث تعرض للكارثة. وعلى ضوء ما ذكرناه يمكننا أن نوجز بعض نتائج سلبيات سياسة الملوك الخاتيين التي انتهت إلى انهيار دولتهم:

- أثر الجانب البشري للدولة الحيثية كثيرا على إستمراريتها وعليه أدى انعدام التماسك للجبهة الداخلية إلى التعجيل بتحللها وزوالها. ذلك أنه من البديهي جدا أن تؤدي نتائج الضم عن طريق القوة التي تعرضت له بقية الشعوب الأخرى في أناضوليا من طرف الحيثيين إلى عدم الانصهار مع بعضها فحاولت كل فئة الحفاظ على مميزاتها وخصائصها الحضارية، تتحين الفرص للإنفصال، وكان التماسك الذي ظهرت به تلك الدولة في بعض مراحل تاريخها هشا جدا. وقد رأينا كيف أن الملوك الحيثيين كانوا في صراعات مستمرة مع مختلف القبائل ولقرون عدة دون التوصل إلى التخلص منه. وبقيت مشاكل شعوب الكاشكا والأرزاوا والكيزوفانتا مطروحة باستمرار حتي زوالها، وبالمقارنة مع مصر فإن تماسك الجبهة الداخلية لمصر ووحدها كان عاملا رئيسيا في استمرارها.

ساهم الوضع الجغرافي بدرجة معتبرة في تعرض الحيثيين لكارثتهم تلك. فالقرب الجغرافي مع أوروبا سهل كثيرا عملية الاتصال مع شعوب جنوب شرق أوروبا، على عكس الحضارات الشرقية الأخرى، في مصر، وبلاد الرافدين، لذلك أمكن القول أن طبيعة مصر الصحراوية التي لم تكن شعوب البحر على علاقة سابقة بما أو دراية جيدة

بظروفها مكنتها من التخلص، وتفادي شر تلك الفوضى. أما آسيا الصغرى، فقد كانت عملية الهجوم سهلة جدا حيث التشابه الكبير في الطبيعة مع مواطن الهند أوروبيين الجدد في أوروبا، ومما لا يترك مجالا للشك أن صحراء مصر وطبيعتها ثم قوة جيشها كانا لهما الأثر البالغ في الحفاظ على سلامتها من شعوب البحر.

إن خيرات الشرق الأدنى القديم التي بحرت ملوك خاتي جعلتهم يركزون كل جهودهم للوصول إلى مشاركة أهله في ذلك. فصبوا كل اهتمامهم اتجاه الجنوب الشرقي حيث الساميين وعملوا على تمتين تواجدهم بالقرب منهم. لكنهم أهملوا الاهتمام بحدودهم الغربية، حيث باغتتهم موجات شعوب البحر العنيفة، والقوية بأسلحتها المعدنية. وحتى تلك الشعوب لم يكن سبب مجيئها للمنطقة يختلف عن السبب الذي جاء بالحيثيين أنفسهم خلال بداية الألف الثاني ق.م وكان ذلك من

الأخطاء الكبيرة التي ارتكبوها فكانت النهاية. لكن من ناحية ثانية مكنتهم علاقاتهم بالشمال السوري من نقل مركز تلك الحضارة إليها ليبدأ بذلك عهد الدولة الحيثية الثالثة (Néo hittites) لكن في ظروف صعبة جدا تمثلها الهيمنة الأشورية وتوسعاتها.

#### الهوامش

\* أبن الملك حاتوشيلي انفزم في معركة نهارينا ضد الأشوريين مما اضطره إلى الحصار الاقتصادي. تسبب له ذلك الانفزام في محاولة اغتصاب للعرش ولكنه استطاع الانتصار في النهاية ض على أعدائه ثم قام بمحاولة فعادة بناء العاصمة.

<sup>1</sup> Hawkins J. D. (1974). Assyrians and Hittites. Iraq 36. p. 67

2 نص وقع ها الاتفاق بين توتحاليا والملك العموري شوشقانوفا، مضمونه " بما أن ملك آشور عدو ي فليكن عدوك. عليك بمنع دخول تجارتك إلى بلده. ولا تتسامع مع رعياه من التجار في بلدك ولا تسمح لهم بدخولها. إذا جاء أحد منهم إلى بلدك فاقبض عليه وأرسله إلى"

- <sup>3</sup> Lalouette (claire) (L'empire des ramses ed-Fayard (Paris 1986 (P 96
- $^4$  Raymond weill des acheens d'asie mineur journal asiatique  $_{}^4$  T CCXVI 1930  $_{}^4$  p.88
- <sup>5</sup> Cavaignac Eugene des annals de murshil II devue d'Assyriologie et d'Archéologie Oriental d' XXVI d'1929 p 186
  - <sup>6</sup> Weill (R) Opcit P8

(\*) الأخيين تعني شيء أو مجموعة أشياء هيللينية لا تقبل الشك محصورة في إطار جغرافي معين. ويتفق المؤرخون أنها تشمل بلاد الإغريق ومناطق في جنوب آسيا الصغرى، وبعبارة أخرى هي الجماعات الناطقة باللغات الإغريقية المتواجدة في تلك المنطقة، وعموما ما فإن اسم الأخيين يشمل شعوب بحر ايجة وجنوب " تساليا وشمال البيلوبونيز وسواحل آسيا وسواحل آسيا الصغرى، خاصة الجنوبية الغربية منها

- <sup>7</sup> Boulous (Jawad) (Les peuples et les civilisations du proche Orient TI. TII (Mouton et co. Paris (1961, CP204)
  - <sup>8</sup> W eill(R) les acheens d'asie mineur, J. A, T CCX VI., P. 101
- 9 Goetze (G) Kizzuvatna and the problems of hittite geographie yale oriental series rescarches V-XXII Y.U.P. 1940.. P. 65

1 توينبي ارنولند، تاريخ البشرية، ص 145

- 10 Jacq Christian d'Egypte des grands pharaons dib-accademique Perrin Paris 1981, p 332
  - 11 Jacq (ch) (Opcit (p 332

12 توينبي ارنولند، تاريخ البشرية، ص 167

- 13 Bittel ( Kurt ) «Les Hittites «collect- l'univers des formes» gallimard « Paris 1976. «p 19
  - 14 Clancier.Philippe: syrie du nord entre Hittites et Assyriens: HALUKA

Janv. 1999 (p65

15 توينبي ارنولند، تاريخ البشرية، ص 167

16 Clancier. Philippe: syrie du nord entre Hittites et Assyriens: HALUKA Janv. 1999: <br/>  ${}^{\circ}$ p65



مجلَّة الواحات للبحوث والدراسات ردمد 7163- 1112 العدد 5 (2009) : 119 - 134

http://elwahat.univ-ghardaia.dz

## Žiji pak Žit Pie kara itili Žiji iregrija

زين العابدين مغربي قسم الفلسفة جامعة سيدي بلعباس

إنّ الأمّة الإسلامِيّة بِرُوحِها الدَّاعِيّة إلى التعارف بَينَ الشعُوب، وَرفع لواءِ العِلم والمَعرفَة، ونَشرِ تَعالِيم الدِين في ربُوع العَالَم، لمْ تكنْ نتيجتها التَوسّع الجُغرافي فَحسب، بلْ امتَدَت رقعتُها الثقافيّة أيضاً، فامتزَجتِ الثقافات، واختلطَت العُقُول فِيما بينَها، وتَصَاهرتِ العَادات والتقالِيد وتُرجِمَت العُلوم والفنُون. وما يَهُمُنا في هذا البحث هو انتِقَال التُراث اليُوناي والمنطق مِنه بالذاتِ إلى المُسلمين، حيث شهد المسلمون أوّل اتّصالٍ بالفكر الإغريقي بِدايةً مَع العَصر الأمَوي (40-132هه/66-750م) لمّ فتَحُوا بِلاد الأعاجِم. وتفيدُ الدَلائل التاريخيّة أنّ الخِلافة الأمَوي (40-132هه/66-750م) لم فتَحُوا بِلاد الأعاجِم. وتفيدُ الدَلائل التاريخيّة أنّ الخِلافة الأمَويّة شهدَت فُتوحَات مُوسّعة أدَت إلى دُحُول أجناسٍ أعجميّةٍ كالفُرس والرُوم إلى الدَولة الإسلاميّة، وكانَ عِلمُ المنطق مَعرُوفاً ومُنتشِراً بينَ تِلك الشعُوب. وقد رُوي عن "خالد بن يزيد بن معاوية" مَبادرته في نقلِ كتُب الفلسفة مِن اللسَان اليُونايي والقِبطي إلى العَربي، ويُعدّ يزيد بن معاوية" مَبادرته في نقلِ كتُب الفلسفة مِن اللسَان اليُونايي والقِبطي إلى العَربي، ويُعدّ هذا أوّل نقل كانَ في الإسلام مِن لغةٍ إلى لغةٍ ألى لغةً ألى المَّانِ السَّان اليُونايي والقِبطي إلى العَربي، ويُعدّ

وإذا كان العَصر الأمَوي قد عايشَ البدايات الأولى لانتقالِ التراثِ اليُونايي الفلسفِي ومن ضمنِه المنطِق، فقد أصابَ هذه الأعمال نَوع مِن الفُتُور لتنتعشَ أكثر فِي العَصر العَباسِي (133-656هـ/750-1257م) أين توسّعت دائرة الترجَمة والنقل، ولعلَ هذا الانفِتاح الثقافي بأوسع مَعانِيه هو الذي جَعل بغداد في زمنِ الخِلافةِ العَباسيّةِ قِبْلة العُلماء ومَورِد تتَهاطل عليها الأقدامُ مِن كلّ فحٍ عميقٍ قاصدِين كنائزها ومَا تَحمِله رفُوف مَكتباها ومَا تَجُود به عُقول مَشايخها. ومِن أهم عمليات الترجمة لعِلم المنطِق البلخصُوص-، إقبال

"عبد الله بن المقفع" —وكان أنذاك كاتب "أبي جعفر المنصور" — على تَرجَمة كُتب "أرسطو" المنطقيّة، وهي: كتاب "قاطيغورياس"، وكتاب "باريمينياس"، وكتاب "أنالوطيقا"، وإضافة إلى هذه الكُتب ترجمَ "ايساغوجي" —وهو المَدخل  $^{(2)}$  لِ "فرفوريوس" الصُوري (مِن مَدينة صُور)، حيث كانت عِبَارَةُ الترجَمَة سهلة وقريبة المأخذ  $^{(3)}$ .

وهكذا، ازدَادَت حَركة التَرجَمة انتِشاراً حتى بَلغَت ذروهَا في عهد "عبد الله المأمون"، حيث نُقِلَ عنه أنّه كانَ حَريصاً على نقلِ العُلوم العَقليّة، ومُولعاً بالفلسفَة ومُحبّاً للجدَل والمُناظرة، وتلبية لرغبتِه أوْفَدَ رُسُلاً إلى مُلوك الرُوم طالباً مِنهم استخراج علُوم اليُونان وانتساخِها بالخَطِّ العَربيّ، وبَعثَ المُترجِمين لذلك (4).

وبعد أن انتقل اللّسَانُ اليُونايُّ إلى اللغةِ العربيةِ «أخذت مؤلفات أرسطو تنال الحظوة شيئاً فشيئاً في دوائر الأطباء وفي قصور الخلفاء، وأول ما نال هذه الحظوة بالطبع هي كتب المنطق وبعض ما في كتب الطبيعة. وكان العربُ يَعتقدون أن "أرسطو" لم يبتدع سوى المنطق، أما العلوم الأخرى فكانوا يعتقدون أن مذهبهم فيها متفق تمام الاتفاق مع مذهب فيثاغورس وأنباذوقليس وأنكساغوراس وسقراط وأفلاطون» (5)، وجَاءَ إخلاصُ العَرب لمُؤلفات "أرسطو" المنطقية أنْ عَكفوًا على شرحِهَا والتعليق عليها وتلخيص مَضامينها حتى صار المنطق عندهم عقيدة تستوجِبُ الخُنُوعَ لقواعِدِها وشروطِ ها في كلّ بَعثِ علميٍ تميّيزاً للفِكرِ الصّحِيح مِن الفاسِد. ومن جُملةِ الذِين اعتقدُوا بالمنطق كنظامٍ فكري كاملٍ نجدُ: "أبي نصر الفارابي" (ت339ه)، و"ابن سينا" (ت428ه) و"أبي حامد الغزائي" (ت505ه). هذا الأخير الذي سعى إلى تقريب المنقول المنطقيّ اليُونانيّ إلى العلوم الإسلاميّة وتقعيد علم أصول بصفةِ أدق على قواعد منطقيّة.

وسنحاول في بحثنا هذا أنّ نكشف عن دوافع إقبال "الغزالي" على المنطق على الرغم ثمّا اشتُهرَ به من عداء للفلسفة اليونانيّة. وسنُخصّص الحديث عن الجانب السياسيّ والمعرفيّ اللذان كانا وراء مشرُوعيّة تبني المنطق منهجاً في تقعِيده للعلوم الشرعيّة ومجابعته لحُطر الإسماعيليّة.

### الوَضْعُ السّياسِيُّ في زمنِ "الغزَالي":

مَعَ حُلول سنة 334هـ/945م شَهدَت بَغداد -بِحُكم مَركزها السِّياسيّ للخِلافِة العباسيّة - تحوّلات كبِيرة شَلَّتْ مُؤسَّساتها وأضعَفت جِهازها الحُكُومي، فكانت فُرصة سَاِخَة لِدُخُول "البُويْهِيِّين" إلى العِراق، فامتدَت رقعتُهم وقويت شوكتُهم حتى هَاجَم سلاطِين وأمَرَاء الدَّولة العباسيّة لِمَا رأوا فِيهم مِن قوةٍ وبَطشٍ. ولأجلِ تثبِيتِ حُكمهم الذي دَامَ أزيَد من قرنٍ

شَجّعُوا العُلماء المُوالِينِ "لآل بَني بويه" على التَأليف في كثير من التَخَصُصات الفلسفيّة والمنطِقيّة وحتى الرياضيات وعِلم الهيئة (6). وبَعد هذه الفترة العَصِيبَة التي أذَاعُوا فِيها الفِتن للتفريق بينَ صُفوفِ المسلمين والتّشكيك في دينهم جَاءت نِهايتهم على أيدِي السَّلاجقة<sup>(7)</sup> سنة 447هـ بعدَ أن أزَالَ السُلطان السَّلجُوقي "طغرل بك" آخر حَاكم لهم. وعندئذٍ عَرفَت السّياسَة مُنعطفاً جَديداً سخرت فِيه لخدمَة الدِين ونَصر تعالِيمِه خاصة بعدَ أن اعترفَ الخِليفة العبَاسي "القائم بأمر الله" بدولة "طغرل بك"-أوّل سلاطِين السَّلاجقة-(8). ومَعَ نِهاية 478هـ كان "الغزالي" قد تَتلمذَ على شيخِه "الجويني" (ت478هـ) وأخذَ منه الفِقه والأصُول وتَعالِيم المَذهب الأشعري، كمَا اجتهَد في الجدل وتحصيل بعض عُلوم الفلسفة، الأمر الذي رشَّحَه أن يكونَ مُدرساً بالمَدرسة النظاميّة التي أنشأها "نظام الملك قوام الدين الطوسي" (408-485ه). فاشتدت العَلاقة بينَ السَّلاجقة و"الغزالي" لِمَا رأى فِيهم حُسن السُّلوك والمُعتقد وحبّهم للسنّة، وحَظوا هُم أيضاً تأيّيد العُلماء ومِن بينهم "الغزالي". ونَظراً لهذه المكانة التي حَازَها "الغزالي" في عهدِ "نظام الملك" اعتُبر «المنظر الكبير للدولة السلجوقية السّنية، فهو لم يكن يعيش بعيداً عن الأحداث وصراعات السّلاجقة مع خصومهم الفاطميّن الإسماعيليّن، فقد كان قبل عزلته وتركه للنظامية فيلسوف الدولة الذي عاش في كنفها بالمعنى الإيديولوجي الكامل لكلمة "فيلسوف"»<sup>(9)</sup>. لكن سُرعَان مَا عَاوَدَ المَد الشِيعيّ الإسماعيليّ زحفَه مُهدداً الدِّين والحُكم على سواء، فكان على السّلاجقة ردّ خَطَره وإيقاف زَحفه، ولعلَ أبرَز الوسائِل التي استُخدِمت لذلك هي استغلال طبقة "العُلماء السنة" (10).

# ويُمكن تبرير هذا النوع من الاستغاثة بما يلي:

1. كانت مَعركة السّلاجقة مَع خَصُومِهم الإسماعِيليِّين الشِيعيِّين فِي عَهد "النظام الملك" مَعركة فِكريَّة بِحكم تضلّعهم وتفقهِهم الوَاسِع بالعَلوم الفلسفيّة والمنطقيّة التي اقتبَسُوها من فلاسفةِ الإغريقِ، حتى صارت مَدرسة فلسفيّة مُشبّعة بنظامٍ فكريٍّ، فتحوّلت عندئذٍ من حَركة دينيّة اجتماعيّة إلى حَركة سِياسيّة مُرتكزة على عقيدةٍ فلسفيّة. وكان "الغزالي" في نَظر السّلاجِقة حَامِي بِي الدِين لِمَا ناله مِن رعايةٍ كامِلةٍ مِن لدن حُكام السّلاجِقة، ومَا تلقاه مِن حَصانة رَمزِية من الخِلافةِ العباسيّة. هذان الأمران جَعَلا "الغزالي" يتكلمُ بلساغِم وحتى بِلسَان عُلماء زمانِه. فلمْ يكنْ حُضُور "الغزالي" في المَدرسة سِوى أداة سياسيّة ذات أبعاد إيديولوجيّة علماء زمانِه. فلمْ يكنْ حُضُور "الغزالي" في المَدرسة بعد تَكُن "الغزالي" من الفلسفةِ تحصِيلاً وتقداً، الأمر الذي أهلَهُ على مُقارعَة الإسماعِيليّة ودَحضِ أفكارِهم لِتِيان تلبِيسَاقِم وتليم الباطنيّة (الدّي أهلَهُ على الله الاحتماء بالإمام المَعصُوم. ويُعدّ "القسطاس الدينيّة وإبطال تعالِيم الباطنيّة إلى الاحتماء بالإمام المَعصُوم. ويُعدّ "القسطاس

المستقيم" أنموذجاً لكتاب َلَ مُعارضَة سياسيّة أسِسَت على قواعد منطقيّة، لأنّ تفنيدَ الآراء الشيعيّة فكريًّ وسياسيًّا يَستندُ بالأساس على تفنيدِ طريقتِهم في اكتساب المعرفة وسبلِ التحقق منها، لهذا وجَدَ "الغزالي" في المنطق الآلة التي هِمَا يُجابه خطرَ أصحاب التعليم (12).

2. كون "الغزالي" أشعَري المَنهب فهوَ على عقيدة "أبي الحسن الأشعري" التي الصفت بالوسطيّة في إيمانِها بالمسائل العقائديّة. وهي عقيدة دافعَت عن آراء أهل السُّنة بسلاحِ العقلِ إلى جَانِب النصّ، فوافَقَت الحُكم السّلجُوقي المُدافع عن التيار السُنِيّ، وكأنّ الجانبين التقيا في مقصدِ واحدٍ. لهذا يبدُو أنّ السّلاجقة انتهزُوا هذا الالتِقاء في المقصدِ فدفعُوا به "الغزالي" إلى مُجابَعة خَطر الدولة الفاطِميَّة الإسماعيليّة على العقيدة. والمُجَابعة في الوقت ذاتِه دِفاع عن الحُكم السّلجُوقي الذي بَات قابَ قوسينِ أو أدنى من الانهيار بسببِ الحرب الأهليّة وكثرة تعديدات الباطنيّة التي «غدت مؤسسة سرية عسكرية خطرة» (١٤). وفي السياق ذاته، فعلى الرغم من تقلبِ "الغزالي" من فيلسوفٍ إلى مُتكلِمٍ ليصبحَ مُتصَوفاً، هذا لم يمنعهُ من التنكر لعقل، بل احتضنهُ وبقيَت نظرته إليه نظرة إجْلالِ وتقدير.

وتزامناً مع تدريسِه الذي دَامَ أربع سنوات في النِظامية، ألّف "الغزالي" في أواخِر تلكَ الفترة كتاباً يدعَى "فضائح الباطنية وفضائل المستظهرية" مُبيّناً فيه فضائح تعاليم الباطنية في عقيدَهِم ورفعهِم للتكالِيف الشرعيّة، وفساد نظرياهِم في الإمامة وتطرفهم في إنكارهِم العَقل والنَظر، ثمّ انتقلَ إلى توضِيحِ فضائل الخلِيفة "المستظهر بالله" وخلافتِه، حِينَما تكلمَ عن شرُوط الإمامة وحَصَرها في عشر خصال «ست منها خِلْقية لا تكتسب، وأبع منها تكتسب أو يفيد الاكتساب فيها مزيداً» (فالحَمُوعة الأولى من الصِّفات هي فطريّة لا علاقة لها بالتحصيل، أمّا الثانية فهي مُكتسبة وقد تَجَمَعَت في الخلِيفة المستظهر بالله، وهي: "النجدة، الكفاية، الورع والعلم".

وتعد إشكالية الإمامة عند "الغزالي" من المُواضِيع الجديرة بالاهتمام والدراسة، ولا يَسعنا في هذا المقام التفصِيل فِيها، لكن ما يَهمُ بَحثنا أنّ خَوضَ "الغزالي" في هذه الإشكالية كان لدافع سياسي، هو نصرة الخِلافة من دَعَاوى الباطنيّة في أحقيّة "المستنصر بالله" -وهو واحد من خلفاء الدولة الفاطميّة في مصر - بَما كَمَا يدّعون، ورداً على ما تَبنَتهُ تلك الفِرقَة من

فِكرة المُعلم المَعصُوم. كَمَا كان التألِيف لهذا الكتاب أيضاً لأجل ِ كاية الخليفة من خَطرين:

أ. خوفِه من انفلات زمام الحُكم من يدِه وانقلاب الرَّعيّة عليه واتقامِه بالتماطلِ فِي الدفاع عن الدِين والدولة. لهذا جَاء ذكر فضائِل الخلِيفة ونشرها بينَ أوساطِ الرَّعيَّة تقويةً

وتثبِيتاً لقلوهِم لِيزدَادُوا طاعةُ وولاءً خليفتِهم. حتى أنّ "الغزالي" أوجَبَ على عُلماء زمانِه أن يفتُوا على القطع بوجُوب طاعَة الخَلقِ لهُ ونفوذ أقضيته بالحقّ، وبصحّة تنصِيبه للولاّة والقُضاة، وبحسن التصريف في حُقوق الله عليه وتوزيعِها لمُستحقِّبها (15).

ب. حَشية الخَليفة مِن اكتساحِ المدّ الفاطميّ الدولة العباسيّة بعد أن اتسعَ احتِلال الفاطِميّين لأقالِيم واسعة كانت تحت نفوذ العباسيّين وتقديدهم بقرع أبواب عاصمَتِهم بغداد. كما ازداد حَوف الخليفة بعد أن تفاقم الخَطر الإسماعيليّ بظهور حَركة الحَشَّاشِين بزعامة "الحسن الصباح". حيث قامَت الحَركة بتشكيل جماعات فدائيّة لتنفيذِ الاغتِيالات والتصفيات الجسدية ضد سلاطِين وأمراء الدولة العباسيّة وكلّ عَوْن له علاقة بجهاز الخِلافة. حيّ صارَ الناس أمامَ المدّ الشيعيّ على فريقيْن «فمنهم من جاهرهم بالعداوة والمقارعة، ومنهم من عاهدهم على المسلمة والموادعة. فمن عاداهم، خاف من فتكهم، ومن سالمهم، نسب إلى شركهم» (10). علماً أنّ توقِيت تأليف كتاب "المستظهري" جَاءَ بعدَ سنة مِن تَولِي "المستظهر" الحكم وبعد ثلاث سنوات من اغتِيال "نظام الملك" على يدِهم. مِمّا يُؤكد أنّ تأليف "المستظهر" الحكم وبعد ثلاث سنوات من اغتِيال "نظام الملك" على يدِهم. مِمّا يُؤكد أنّ تأليف الشديدة المُسبقة في الردّ عليهم بعد اتِساع حدِيثهم بينَ النّس، فهو يقول: «وشاع بين الخلق الشهم، معرفة معنى الأمور من جهة الإمام المعصوم القائم بالحق، فعنَ لي أن أبحث في مقالاتهم، تحدثهم بعرفة معنى ما في كنانتهم. ثم اتفق ان ورد عليَّ أمر جازم من حضرة الخلافة، بتصنيف كتاب يكشف عن حقيقة مذهبهم. فلم يسعني مدافعته» (17). وكان يقصد بالأمر الجازم تَعلِيمَة ليكشف عن حقيقة مذهبهم. فلم يسعني مدافعته» (13). وكان يقصد بالأمر الجازم تَعلِيمَة الخليفة في التأليف.

غلصُ في هذا الجانب السياسي، أنّ الكتاب "فضائح الباطنية وفضائل المستظهرية" وإلى جانبه كتاب "قافت الفلاسفة" ورسالة "القسطاس المستقيم"، قد غذّيت بأبعاد سياسيّة، مارس فيها "الغزالي" «لهجة سلطوية تشير إلى شخص رأى نفسه ناطقاً باسم العلماء، إن لم يكن مدافعاً عنهم» (١٤)، ولم يجدُ لهذه اللهجة السلطويّة إلاّ المنطق الذي عوّل عليه لتأسيس خطابه السياسي في الدفاع عن الحكم السلجوقي تثبيتًا لحكم الخليفة العباسي وردّ كيد الإسماعيليّين.

2. نَقد دعَاوَى الفِرَق والبَحث عن مَنهَج لاقتِناص المَعرفَة عِندَ "الغزالي":

طلبُ المَعرفة والكشف عن أغوارها جِبلةً أودَعَها البارئ عزوجل في "الغزالي"، فهو يقول عن نفسه: «وقد كان التعطش إلى درك حقائق الأمور دأبي وديدي من أول أمري وريعان عمري، غريزة وفطرة من الله وضعتا في جبلتي، لا باختياري وحيلتي» (19). لهذا الدَّافع الفِطريّ لم يتركُ "الغزالي" فرقةً أو مَذهباً أو مَوقفاً إلا وحَصَّلهُ وعَقله ثم وجَّه لهُ نقداً أتى بنيانه

على أساسِه مُميزاً في ذلك بينَ صَحِيح الرّأي عن فاسِده. وكان طلبُ الحقّ في زمانِه لا يُفارق أربعة تيارات، وهِي:

- 1. التيّارُ العقليُّ والنقليُّ، وهم المُتكلمُون المُدَّعُون بأهليتِهم في الرّأي والنّظر.
  - 2. التيّارُ العقليُّ، وهُم الفلاسفة المَفتُونُون بالمنطِق والبُرهان.
  - 3. التيّارُ الباطنيُّ، وهُم أصحابُ التعلِيمِ المنقادُون للإمام المعصُوم.
  - التيّارُ الكشفيُّ، وهم الصُوفيُّون أهل المُشاهدة والذوق الرُوحي.

هذه التيارات بتنوع مَشارِهِا وتعدّد مناهِجها واختلافِ مَواقفِها كسَحت عصر "الغزالي"، فأثارت شغَفه و اسَه لاستِقصاء مَزاعمهم وادعاءَاهم والوُقوف أمّام غَوائِل ومَفاسِد مَواقِفهم في الموضُوع والمنهج. وهَا هُو "الغزالي" يَصف رحلته الوَعرة في البَحثِ عن الحقيقة، فيقول: «أقتحم لجة هذا البحر العميق، وأخوض غَمرَته خوض الجسور، لا خوْض الجبان الحذور، واتوغل في كل مظلمة، وأهجم على كل مشكلة، وأقتحم كل ورطة، وأتفحص عن كل عقيدة، واستكشف أسرار مذهب كل طائفة، لأميز بين محق ومبطل، ومتسنن ومبتدع لا أغادر باطنياً إلا وأحب أن أطلع على باطنيته، ولا ظاهرياً إلا وأريد أن اعلم حاصل ظاهريته، ولا فلسفياً إلا وأقصد الوقوف على كنه فلسفته، ولا متكلماً إلا وأجتهد في الاطلاع على غاية كلامه ومجادلته، ولا صوفية إلا واحرص على العثور على سر صوفيته» (20).

هذا لم تكن المُهمَّة المَعرفيّة المُوكُولة إلى "الغزالي" باليَسِيرةِ، فنجدُه يُعدّد الأسَالِيب بِحسَب طبيعةِ مَواضِيع خُصُومِه والطُّرُق المُعتمدة عندَهم. ومُؤلفاتِه لَلت هذا التنوع مِن: المُلاحظة المُقيدة بالتَجربة والأمثلة مِن الواقع، وصياغة الحُجج المَنطِقيّة، والاستِشهادات بأقوال السلف والاعتماد على التأمُل الباطنيّ بملاحظة أحوَال النفس ومُعايشة هواجِسها. وغايته هذا كلّه الوُصُول إلى العِلم اليقيني، العِلم الذِي لا يُورّث الشّك والرّيب، وإنمّا يُخلفُ وراءَه الأمَان النفسيّ والعقليّ والقلبيّ، فهو العِلم الذي «يفيد اليقين الضروري الدائم، الذي يستحيل تغييره، كعلمك: بأن العالم حادث، وأن له صانعاً. وأمثال ذلك مما يستحيل أن يكون بخلافه على الأبد، إذ يستحيل أن يحضرنا زمان نحكم فيه على العالم

بالقدم، أو على الصانع بالنفي»<sup>(21)</sup>.

وتحصِيلاً لهذا العِلم فقد اتخذ الشّك مَنهجاً بعدَ أن تخلصَ من أَسْرِ التقلِيد بكسرّ زجاجَته، فمَارس شكّه على مَا عَرفَه وما هو مَعرُوف في عَصره، مُتسائِلاً عن أدوات المَعرفة المُوصلة إلى اليَقِين. فكانت مُواجهته معَ الحَواس ولم تَسمحْ له نفسُه بالتسلِيم بنتائجِها خاصة

حَاسَة النظر أقوى الحَواس، لأهًا «تنظر إلى الظل فتراه واقفاً غير متحرك، وتحكم بنفي الحركة؟ ثم بالتجربة والمشاهدة، بعد ساعة، تعرف أنه متحرك وأنه لم يتحرك دفعة بغتة، بل على التدريج ذرة ذرة حتى لم يكن له حالة ووقوف» (22)، ونراه يُعدِدُ الأمثلة الحِسّية في الكتاب نفسِه مُحتبِراً الحَواس في إدراك العِلم اليقينيّ، ولَمَّا استقرّ رأيه على عَجز المَحسُوسات وقصُورها على بُلوغ هذا العِلم، انتَقَلت عَدوَى الشّك إلى العقل فامتحنه هو الآخر ولم يُحدِده وسيلة بما نُدرك حقائق الأشياء، لأنّ الذات المُدركة لمَوضُوع ما تتدخل فِيها عدة عوامِل خارجية كظرُوف ومُعطيات الإدراك وعوامِل داخليّة نفسيّة بالحُصُوص، ومن شأن هذه العَوامِل أن تَجعل الإدراك صَعباً أو خاطِئاً، وكأنّ العقل لا يَستطيع أن يَحتوي الأشياء في ذاقِا، بل يُدرك ما تَجلى لهُ فِيها من مَظاهر، وهذا ما أرادَه مِن الآية ﴿فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَاءكَ فَبَمَرُكَ الْيُومَ حَدِيدٌ ﴾ (23).

وقد صوّر لنا هذه العَدوَى في التشكيك التي طالت العَقل في كتابه "المنقذ من الضلال" «فقالت ا سوسات: بم تأمن أو تكون ثقتك بالعقليات كثقتك با سوسات، وقد كنت واثقاً بي، فجاء حاكم العقل فكذبني، ولولا حاكم العقل لكنت تستمر على تصديقي، فلعل وراء ادراك العقل حاكما آخر، إذا تجلى، كذب العقل في حكمه، كما تجلى حاكم العقل فكذب الحس في حكمه. وعدم تجلي ذلك الادراك، لا يدل على استحالته» (24). حتى انتهى به النّظر في وسائل المعرفة إلى حَالةٍ من الاستِقرار والهُدُوء رجَعت فيها نفسُه إلى الصحّة بعدَ هذا السّقم الذي دَامَ شهرين، وكان الخَلاصُ بنورٍ قذفَه الله تعالى في صدر "الغزالي" بعدَ هذا النور هو مفتاح أكثر المعارف» (25). فَجاءَت مُصاحَته معَ العَقل ورجَعت الضرُورات العقليّة مَقبولة مَوثوقاً بَمَا على أمْن ويقينِ.

وهَذا يقول "سليمان دنيا" يكون "الغزالي" قد أمسَكَ بالعقل لِيصِل إلى الظفر بالحقِيقة التي كان البحثُ عنها مَصدر كلّ هذا العناء الذي أصابَه (26). فأقبلَ على نقدِ القضايا والدَّعاوى المَعرفيّة المُنتشرة في زمانِه. ومن جملة مَا قام به:

#### 3. نقد مناهِج الفِرَق:

يَبدُو من مُؤلفات "الغزالي" أنّ الحق لا تتَجاوز أربع فِرَق، وجاءَ اهتمامه بها لقوة حُضُورِها في حياةِ النّاس عامَة، فعملَ على تَحصِيل مَعارفها للوقوف على مَزالق أساليبها، وقد تدرج في طلب علومِها فرقة تلوى الأخرى، فهو يقول: «فابتدرت لسلوك هذه الطرق، واستقصاء ما عند هذه الفرق مبتدئاً بعلم الكلام، ومثنياً بطريق الفلسفة، ومثلثاً بتعليم

الباطنية، ومربعاً بطرق الصوفية»(27).

# 1.3 نقد مَنهَج المُتكلّمينَ:

تجنباً للاختِلاف الكبير في مَفهُوم عِلم الكلام وفي سبَبِ تسمِيتِه، نُوردُ ما ذَكرَه "الفارايي" في حَدّه، فهو يقولُ: «وصناعة الكلام ملكة يقتدر بما الإنسان عن نصرة الآراء والأفعال المودة التي صرح بما واضح الملة، وتزييف كل ما خالفها بالأقاويل» (28). فإذا كان الفرق الفارايي قد حَصَرَ عِلم الكلام في نصرة العقيدة الإسلاميّة من التزيّيف دُون تُميّيز بينَ الفِرق الإسلاميّة، فإنّ "الغزالي" أثناءَ إظهاره لمقصود العِلم، قال: «إنما المقصود منه حفظ عقيدة أهل السنة، وحراستها عن تشويش أهل البدعة (29)، فهو مع نصرة عقيدة أهل السنة ومذهب الصّحابة والتّابعين) مُخرجاً باقي الفِرق مِن دائرة الدفاع عن العقيدة. وهذا مَا أكده "ابن خلدون" (ت808هـ) حِينَ قال: «هو علمٌ يتضَمَّنُ الحِجَاجَ عن العقائدِ الإيمانيَّةِ، بالأدِلَّةِ العقليَّةِ، والرَدِّ على المبتدِعَةِ المنحرفِينَ في الاعتقاداتِ عن مذاهبِ السَّلفِ وأهلِ السُنَّةِ» (30).

مِن هذه التَّعارِيف غَلُصُ، أنّ عِلم الكلام هُو العِلم الذي يُدافِع عن العقيدة الإسلامية بالأدلة المُورِثة لليقِين. خاصةً وهو أنّه يتناولُ مَوضُوع أصُول الدِين من الإيمان بوحدانيّة الله تعالى والتعرّف على صِفاته وذاتِه والاعتِقاد بالوحيّ وبرُسلِه، وهي مَواضيع تُبنَى عليها غيرها من العُلوم الشرعيّة «فإنه أساسها وإليه يؤول أخذها واقتباسها، فإنه ما لم يثبت وجود صانع عالم قادر مكلف مرسِل للرسل منزل للكتب لم يتصوّر علم تفسير ولا علم فقه وأصوله، فكلّها متوقفة على علم الكلام مقتبسة منه، فالآخذ فيها بدونه كبانٍ على غير أساس، وغاية هذه الأمور كلها الفوز بسعادة الدارين» (١٤). ولمّا كانت مُهمّته إثبات صحّة العقِيدة والرَّد على ذعاوى المُنكِرين لها، وجَدَه "العزالي" عِلماً وَافياً له مَقصُوده، لكن هذا المَقصُود النَّبِيل لمْ يَشفَعْ لهُ وَعَاوى المُنكِرين لها، وجَدَه "العزالي" عِلماً وافياً له مَقصُوده، لكن هذا المَقصُود النَّبِيل لمْ يَشفَعْ لهُ المُتكلِمِين الذِين أساؤوا استخدام المُقدمات فتسلمُوها مِن خصُومِهم دُون نظر ووظفُوهَا في أقيستِهم

لأجل الدّفاع عن الحقّ وحِفظِه مِن التشْوِيشِ. كمَا عَابَ على المُتكلمِين استعمَالهم للقياس الجُدلي، وهُو الذي تكون مقدماته من المُسلمات والمَشهورات، فأمّا المَشهُورات فهي قضايا تعتقد العامة بصحّتها لاشتهارها بينَ النّاس فيكون مَضمُونها مُقارباً لليقين. وأمّا المُسلمات فهي قضايا سلّم العَقل بها من دُون البرهنة عليها لا مِن جِهة الصدق ولا مِن جهة الكذب.

والمُقدمات عند "الغزالي" تظهر على نوعَين: مُقدمات يَقينيّة تصلح للبراهين، ومُقدمات ليست يقينيّة لا تصلح لذلك، ومن جُملة هذه المُقدمات المُسلمات والمَشهورات. ولمّا كان الدفاعُ

عن العقيدة بالبُرهان المُؤلف من مُقدمات يقينيّة كالأوليات، فإنّ ما عداها من مُقدمات غير يقينيّة لا تصلح للبرهان. وفي مَعرضِ دَحضِه للمتكلِمين ينقلُ لنا منهجَهم في "الرسالة اللدنيّة"، حيث يقول: «وأهل النظر في هذا العلم يتمسكون أولاً بآيات الله تعالى من القرآن، ثم بأخبار الرسول على ثم بالدلائل العقلية والبراهين القياسية، واخذوا مقدمات القياس الجدلي والعادي ولواحقها من أصحاب المنطق الفلسفي، ووضعوا أكثر الألفاظ في غير مواضعها، ويعبرون في عباراهم بالجوهر والعرض والدليل والنظر الاستدلال والحجّة، ويختلف معنى كل لفظ من هذه الألفاظ عند كل قوم حتى أن الحكماء يعنون بالجوهر شيئاً، والصوفية يعنون شيئاً آخر، والمتكلمون شيئاً، وعلى هذا المثال»(32).

وقد حَذر "الغزالي" من خُطورة عِلم الكلام بالذات على العَوام، لاتِصاف هذه الفِئة بالجهل وقلّة الفطنة والذكاء، ولِما يُورثه عِلم الكلام من شِقاق وكثرة الجِدال، لهذا أنكر "الغزالي" على المُتكلمين الذين لقبُوا أنفسهم بعلماء التوحيد «مع أنّ جميع ما هو خاصة هذه الصناعة لم يكن يعرف منها شيء في العصر الأوّل بل كان يشتد منهم النكير على من كان يفتح باباً من الجدل والمماراة» (33). نفهمُ من هذا أنّ "الغزالي" وجَدَ عِلم الكلام عاجزاً عن أداء مقصُوده وقد خاصَ فِيه أصحابه فَصَلُوا لِسُوءِ استعمال البراهين التي تفيدُ فقط مُجادلة الخُصُوم بَعيداً عنْ بِناءِ حائِق يَقينية، كَمَا أشهرُوا سلاح الجدلِ في وجُوهِ بعضهِم البعض للظفرِ بمجالس السُلطان، بالإضافةِ أَضَم أَضلُوا العَوامَ وشوّهُوا هم عَقِيدتُم، بلْ وحَشروهم في مُجادلات مآلها خطيرة (48). فتَبنّي "الغزالي" المنطق جاءَ دِفاعاً عن الشّريعة (35) وتصْحِيحاً لها.

#### 2.3 نقد منهج الفلاسفة:

«ثم اني ابتدأت، بعد الفراغ من علم الكلام، بعلم الفلسفة. وعلمت يقيناً انه لا يقف على فساد نوع من العلوم، من لا يقف على منتهى ذلك العلم، حتى يساوي اعلمهم في أصل، ثم يزيد عليه ويجاوزه درجة، فيطلع على ما لم يطلع صاحب العلم من غور وغائلة» (36).

هكذا باشر "الغزالي" تحصيل الفلسفة بعد إلماً م معرفته بحقيقة علم الكلام، فطالع كُتب الفلاسفة ووقف أمام آفاقِم ومفاسد نظرياقم. فرأى عُلومَهم أصنافاً على اختلاف نِحَلِهم، فقسمهم إلى ثلاثة أقسام: الدَهريُون وهم المُلاحدة، والطبيعيُون وهم المُؤمنون بالبارئ وقدرته في الخلق، لكنهم لم يعتقدوا بالآخرة وأنكروا الجنة والنار، وأخيراً الإلهيُون ومن بينهم "سقراط"، و"أفلاطون" و"أرسطو"، فتولوا مُقارعة القسمين السنابقين، لكن تَعلقت بأفكارهم رذائل أوجبَت تكفيرهم ومن اتبعهم من فلاسفة الإسلام، كو "ابن سينا" و"الفارالي"(37).

وبعدَ حديثه عن أقسام الفلاسِفة يُقسمُ علومَهم إلى ستة أقسام، وهي: العلوم الرياضيّة،

والمنطقية، والطبيعية، والسياسية، والخلقية والإلهية. وهذه الأخيرة كثر فيها الغلط فرَلّت قلوبُ وعُقولُ أصحابِها، ويُرْجِعُ "الغزالي" الخطأ في عدم وفاء الفلاسفة بالشُرُوط المنطقيّة أثناء استدلالاتهم في المواضيع الإلهيّة الموصوفة أصلاً بالفساد والضَّلال، مِمّا جعلهم يتناقضون في أقوالجم. فهو يقول عنهم بأغّم: «يجمعون للبرهان شروطاً يعلم انها تورث اليقين لا محالة لكنهم عند الانتهاء إلى المقاصد الدينية ما أمكنهم الوفاء بتلك الشروط، بل تساهلوا غاية التساهل، وربما ينظر في المنطق أيضاً من يستحسنه ويراه واضحاً، فيظن ان ما ينقل عنهم من الكفريات مؤيد بمثل تلك البراهين، فيستعجل بالكفر قبل الانتهاء على العلوم الالهية» (38).

ومن جُملة تناقضات الفلاسِفة، قولهم أنّ العَالَمَ قدِيم مَع إثباهِم للصانع لكن ليس بمفهوم الصانع القادر التي تأتي أفعاله على اختيار، وإمّا الصانع بمفهوم العلّة التي أوجدت غيرها ولا تفتقر هي إلى علّة تُوجِدُها، وهي العلّة الأولى المُسمّاة عند الفلاسفة بِ "المبدأ الأول" (قلى موطنِ آخر، يرى الفلاسفة أنّ الله هو صانع العَلم وفاعله، وهذا في الحقيقة رِدَة على الأصلِ وتلبيس في القول، فكيف يكون صانعه وفاعله؟ والقول بالفاعل هو المُريد المُختار حتى يكون فاعلاً لم يريد، وإلا بَطلت إرادته ولا يُسمّى عندئذ بالفاعل. وقد استعان "الغزالي" كمّا يبدُو في هذه الصورة بمنهج السَّبر والتقسيم وهو «أن نحصر الأمر في قسمين ثم يبطل أحدهما، فيلزم منه ثبوت الثاني كقولنا بالعالم إما حادث أو قديم ومحال أن يكون قديماً. فيلزم منه لا محالة أن يكون حادثاً» (هلك. وهذا التناقض هو مَا يُبرّر سبَبَ تسمِيةٍ كتابه بِ "هَافت الفلاسفة"، فهو لا يُعادِي الفكر الفلسفي ذاته، وإنما غَجَم على أصحابِه فبيّن تمافتَهم في الأقوالِ وتناقضهم في تأليفِ الحُبَج. وهو بهذا العَملِ قَصَدَ رَفع الهَالة عن الفلاسفة بإدعائِهم المُقوالِ وتناقضهم في تأليفِ الحُبَج. وهو بهذا العَملِ قَصَدَ رَفع الهَالة عن الفلاسفة بإدعائِهم أضحَاب الحِكمة وَوَرثةِ المَنطق والبُرهان، فاستصغر حُضُورهم لدى العامة بمَوجب لفظ أُقَم أصحَاب الحِكمة وَوَرثةِ المَنطق والبُرهان، فاستصغر حُضُورهم لدى العامة بمَوجب لفظ "هَافت".

#### 3.3 نقد منهج الباطنية:

هذه الفِرْقَة استفحَلَ خَطرُها في عَصرِه، مِن خِلال ما ادَعَتهُ مِن فِكرة عِصمة الإمام وبُطلان الرّأي، واستِدلالاً على قولِهم قالوا إنّ طلبَ الحقّ «إما أن يُعْرِف بالرأي، وإمّا أن يعرف بالتعليم. وقد بطل التعويل على الرأي لتعارض الآراء وتقابل الأهواء واختلاف ثمرات نظر العقلاء، فتعين الرجوع إلى التعليم والتعلّم»(41). والظاهر من هذه الحُجّة أهم أسسُوا مَذهبهم على قواعِد فلسفيّة مَنطقيّة، لأنمّا جَاءَت على شكل قِياس شرطي مُنفصل. لكن "الغزالي" قارَعَ حُجتهم وبيّن تلبيسَها، فهي مُغالطة (42) مُغلفة بمُقدمَات تُوهِم المُخاطَب صِدقَ

كلامِهم. والمُغالطات عمُوماً تنشأ مِن إخلالٍ في شُروط الاستدلال وقواعِد القياس إمّا من جهة الصُّورة وإمّا من جهة المَادة. وقد خصّص "الغزالي" كتابه "القسطاس المستقيم" لعَقدِ مناظرة معَ واحدٍ من أهل التعليم. فجاء سؤاله «فبأيّ ميزان تدرك حقيقة المعرفة؟ أبميزان الرأي والقياس، وذلك في غاية التعارض والالتباس، ولأجله ثار الحلاف بين الناس، أم بميزان التعليم، فيلزمك اتباع الامام المعلم، وما أراك تحرص على طلبه؟ «(43). والحِلاف بينهما في هذه المسألة هو المُعلم، بحيث يَدعُو "الغزالي" إلى إمامٍ واحدٍ هُو الرّسول صلى الله عليه وسلم، بينما ترى الباطنيّة أنّ في كلّ عصر إمّاماً مَعصُوماً يَرعَى شؤون النّاس ويَعلّ إشكالاتهم في القرآن والأخبار والمَعقولات، ولو كان الأمر كذلك يقول "الغزالي" لأخرّت الصّلاة عن وقتها إذا أشكلت عليك القبلة حتى تسافر إلى الإمام فتسأله عنها الله. فأرادَ "الغزالي" مِن كتابِه أن أشكلت عليك القبلة حتى تسافر إلى الإمام فتسأله عنها الله. فأرادَ "الغزالي" مِن كتابِه أن يُصحّحَ مُعتقد الإسماعيلي ويُوجِّههُ إلى مَوازِين مَنطقيّة مُستوحَاة مِن القرآن الكريم تَعصِمُهُ مِن مُعتقد أصحَاب التَعليم.

## 4.3 نَقد طُرُق الصُوفيّة وبَعض العُلماء المَحسُوبينَ على الدّين:

حتى وإن نشأ "الغزالي" في بيت صوفي واختار لنفسه مسلك الصوفية في آخِر حياتِه، هذا لم يمنعه من نقد مسالكِهم مُشدداً على فسَادِ أقوالهم وسُلوكاتِهم، في سَبيل إظهار الطريقة التي يَرَاها الأجدر بالإتباع. ونقمتُه على بعضِ الصُوفيِّين جَاءَت لِمَا بَدا منهم من غرُور والحرافِ في مُجاهدة النفس، ذلك لأخم «لم يحرصوا على دراسة العلم وتحصيل ما صنفه المصنفون والبحث عن الأقاويل والأدلة المذكورة، بل قالوا الطريق تقديم المجاهدة ومحو الصفات المذمومة وقطع العلائق كلها والإقبال بكنه الهمة على الله تعالى» (45). مَعنى هذا أنّه يَجب على الصُوفي ضرُورة تعلم العِلم والتسلّح بالعقلانيّة والمنهج البُرهاني حتى يقي نفسه الزَّيغ والانجراف ويستطيع التميّيز بَينَ مَا يَصلح ومَا لا يصلح من الطُرُق،

لاسيمًا أمّام بعض المُسالك الصُوفيّة التي امتزجَت بمواضِيع الفلسفة اليُونانيَة كموضُوع "الفيض" و"وحدة الوجُود" وسبِيله إلى ذلك التميّيز هو المنطِق، فكان «يطمح بجدية بالغة إلى منطقة التصوف، مما قاده إلى ابتكار الأساليب المناسبة لجعل التصوف ينحو نحواً يقترب به من حقل العلوم، معتمداً في هذا الجال على قضايا الشريعة المتجاوزة للمعقول والتي في الوقت ذاته لا تعارضه» (46). أكثر مِن ذلك نَجدُه يُسَيّج التصوف بعُلوم الشّريعة حتى لا تكون شطحات وانزلاقات مِثلما حدثت لبعض صُوفيّة زمانِه.

كَمَا لَمْ تَكُنْ لَلته هذه على الفِرَق الأربع فقط، بل امتدَت لتطُول عُلماء عَصره، إذ

زين العابدين مغربي

لاحظ فيهم تقريم الكبير لأصحاب السلطة على حساب الدين، فحاريم باستراتيجية الآخرة (47). يَعني أنّ العلم المُحصَّل عندَه لم يكنْ لذاتِه، بل سخّره لخدمَة الدِين ونصرتِه بتصويب الفِقهِ وإيقافِ الفتاوى المُلفقة بمَصالِح ذاتيّة. ولمْ يكنْ تأليف كتاب "إحياء علوم الدين" إلا نمُوذجاً لإنقاذِ القيّم الدينيّة مِن عَمل بعضِ عُلماء الدنيا، فقد استغلوا الدِين ذَريعة للتنعم في المَطعم والمَلبس والتَجمل بأحسن الأثاث والتقرّب من أصحاب السلطانِ والقُصُورِ، اعتقاداً منهم أهل للسلطة العلميّة وأصحاب دعوة ونُصْح، وتَجاهلوا عِلم الآخرة حيث يقول: «فأما علماء الدنيا فيشتغلون بما يتيسر به اكتساب المال والجاه، ويهملون أمثال هذه العلوم التي بعث الله بها الأنبياء كلهم عليهم السلام» (48).

# 4. مَشرُوعِيّة تَبَنّي المَنطِق مَنهجاً عِند "الغَزالي":

كانت هذه البيئة المُتَاجِجَة بالصّراعات حَول السُلطة، والانجرافات العقائديّة، وغِيَاب آليَات وطرَائِق مَعرفيّة وعِلميّة نَحتكِم إليها للحَيلولة دُونَ زحفِ النّاس إلى الهَلاك مِن أهم الدَوافع التي جَعَلت "الغزالي" يُعيدُ النَّظر في المَنظومَة الدِينيّة والمُعرفيّة المُنتشِرة في زمانه. فأدَّى به الحَالُ إلى رسمِ مَشروعٍ دينيٍّ يُجدِدُ من ورائِه تلك البُنى المُلقَّقة بتلبيسات الفِرَق وشَطَحات بعض العُلماء. وبنَاء مَشروع يُحتاجُ إلى أسِّ قريم يَقومُ عليه، فجاءَت مَشروعيَّة تبني المنطِق مَنهجاً سَديداً لوقايةِ العَقل مِن الشَطط بتبيان مَدارك العَلط. ولتَخليص الشَّريعة مِن تِلك الدَّعَاوَى «وضمها إلى منظومة الحقائق الموثوق بها. ومن ثم ليعمل على تفسيرها على أساس منه» (هُ). ويُمكنُ حَصر مُبرِّرَات هذا التبنيّ في:

1. طِبيعة المَعايِّر المُتَخذَة عند أصنافِ الطالِينَ للحَقِّ، بحيث دافعُوا عن مَوَاقِفهم إمّا بِحَاكِم الهَوى، أو بِدافِع التَمَذهُب ونَصرَة تعالِيمِه أو لِخَلفِيّةٍ إيديولوجيّةٍ، وهذه المَعَايِّر قَدَحَ فِيهَا "الغزالي" لبُعدِها عن العَقلانيّة والمَوضُوعِيّة في طلب العِلم اليَقِينيّ. ناهِيكَ عنْ

فَوضَى المُصطَلحَات التي عَمَّت عَصره، فلجأ إلى اختِراع ألفاظٍ تيسِيراً للفَهم، فهو يقول: «فإني اخترعت أكثرها من تلقاء نفسي لأن الاصطلاحات في هذا الفن ثلاثة اصطلاح المتكلمين والفقهاء والمنطقيين، ولا أؤثر أن أتبع واحداً منهم فيقصر فهمك عليه، ولا تفهم اصطلاح الفريقين الآخرين، ولكن استعملت من الألفاظ ما رأيته كالمتداول بين جميعهم واخترعت ألفاظ لم يشتركوا في استعمالها، حتى إذا فهمت المعاني بهذه الألفاظ فما تصادفه في سائر الكتب يمكنك أن تردّه إليها وتطلع على مرادهم منها» (50).

هذه الشبكة المُفاهِيميّة المُختَرَعَة هي مَنظُومة المنطِق، إن اجتمَع النُظارُ حَولهَا اعْتِرَافاً وتُعْصِيلاً أمكنَهم الاتِفاق والخَلاص مِن الاختِلافِ لِمَا تَعَتوِيه مِن قواعد صَارِمَةٍ لا تُحابِي

مَذهباً ولا تُعادِي فِرقةً، فهو يقول: «وليكن للبرهان بينهم قانون متّفق عليه يعترف كلهم به، فإنهم إذا لم يتفقوا في الميزان لم يمكنهم رفع الخلاف بالوزن، (..) ولكن بالجملة إذا حصلوا تلك الموازين، وحققوها أمكنهم الوقوف عند ترك العناد على موقع الغلط على يسر» (51). وكان يَعنى بالمؤازين "الأقيسة المنطِقيّة" المَذكورة في كتابِه "القسطاس المستقيم".

2. إدعاء المتكلمِينَ أَغِّم أهل نَظرٍ ورأيٍّ، وَزَعم الفلاسِفة أُغِّم أهل منطِقٍ وبرُهانٍ، وقول الباطنيّة أُغِّم أهل بَاطنٍ وتأويلٍ، هذه المَزاعِم جَعلت "الغزالي" يَنظرُ في افتراءاتِم فوجَدَها مُشتركة في الاستِخدام السَّبئ للمنطِق، حيث بَنَوْا مَواقفَهم على مُقدمات هي مُسلمات ومَشهُورات تسلمُوها من خصُومِهم دُون نَظرٍ ولا تثبّتٍ وأسَسُوا عليها أقيستَهم فجاءَت مُتناقِضة وفاسِدة «ولو كانت علومهم الإلهية متقنة البراهين، نقية عن التخمين، كعلومهم الحسابية» (حَمِّ يَزيدُ القول إثباتاً، تلك كعلومهم الحسابية، لما اختلفوا فيها كما لم يختلفوا في الحسابية» (حَمَّ يَزيدُ القول إثباتاً، تلك المُفارقة التي لوُ وَحِظت في كتابات "الغزالي"، فبقدرٍ مَا انخذَلت الفلسَفة مِن جَرَاء ضَرباتِه القاصِيّة، ازدَادَ إقباله إلى المنطِق الأرسطيّ وَرَاجَ استعماله في مُصنّفاتِه بألفاظٍ ذَات مُولةٍ دينيَةٍ ولغويّةٍ. كمَا ازدَادَ تقديره للعَقل ولمُ يَتنكرُ له أثناء هُجُومه على الفلاسِفة والمُتكلِمَة.

3. مُهاجَمة "الغزالي" طريقة المتكلمين ذَات المَرجَعيّة الأصُوليّة المُناهِضة للمنطِق الأرسطيّ لِتلَبُسِ مَباحِبْه خاصةً مِنها مَبحث الحَدِّ والاستِدلالات بالمِيتافيزيقا اليونانيّة وغَنُ لالرسطيّ لِتلَبُسِ مَباحِبْه خاصةً مِنها مَبحث الحَدِّ والاستِدلالات بالمِيتافيزيقا اليونانيّة وجَاءت هذه المُهاجَمة من لدن الغزالي" بدَعوَى استخدامِهم لمُقدمات لم يُمعنُوا النظرَ فِيها فأخذُوها عَلَ بدِيهيات، والمنطِق الأرسطيّ لا يُعطِي خاصيّة التَقبُل اليقينيّ إلاّ للأوليات لعَدَم احتياجِها إلى بَرهنة، فهي قضاياً واضِحة بِذاتها تفرضُ نفسَها على العُقول فَتتخذُها العُلوم مُنطلقات

يَقينيَة. الأمر الذي جَعلهُ يَثورُ على المنهج الكلامي، فتبنّى المنطق واعتبَرَ مَعرفتَهُ «شرطاً من شروط الاجتهاد، وفرض كفاية على المسلمين، وأنه لا يمكن للمسلمين أن يتخلصوا من الخطأ في الاستدلال في شتى علومهم، إلا إذا تبنوا منهج البحث الأرسطوطاليسي» (53). وبِهذا الإقبَال الواسِع للمنطِق بمباحثِه وشرُوطِه، أصبَحَ المُسلمُون يَهتمُون أكثر بِه بَعدما كانت نظرةم إليه نظرة تشنيع واحتقارٍ.

غَلصُ في الأُخِير، أنّ "الغزالي" في سَبيلِ تشيّيدِه لمَشروعِه الدِينِيّ اعتقدَ بالمنطِق منهَجاً، والذي يُبرّر تلك المشرُوعيّة مَا آلَ إليه مُجتمعُه من انحطاط سياسيّ وانزلاقٍ مَعرفيّ. فصار المنطق عندهُ مِفتاح العُلوم كلّها، فَوضَع مُقدمة لا تَخصُّ عِلماً بِعينِه، وإنّما مُقدمة سائِر العُلُوم، إذ يقول فِيها: «وليست هذه المقدمة من جملة علم الأصول، ولا من مقدماته

الخاصة به، بل هي مقدمة العلوم كلها، ومن لا يحيط بها، فلا ثقة له بعلومه-أصلاً- (64). فأرادَ بهذه المُقدمة -التي هي في الحقيقة تحصيل حَاصِل لمُصنفاتِه المَنطِقيّة الأولى- "مَنْطَقَة العُلوم" حتى يكون المنطق سنداً لتثبيت حُكم السّلاجقة من تقديدات الإسماعليّين، وأيضًا ياية للمنظومة الأصُوليّة والفقهيّة من التَشويه.

#### الهوامش:

- 1- النديم، الفهرست، دار المعرفة، بيروت، لبنان، د(ط، ت)، ص388.
- 2- الخوارزمي، مفاتيح العلوم، دار المناهل، بيروت، ط1، 1991، ص137.
- 3- ابن أبي أصبيعة، عيون الأنباء في طبقات الأطباء، تحق: نزار رضا، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، د(ط، ت)، ص413.
  - 4- ابن خلدون، عبد الون، المقدمة، دار الفكر، بيروت، ط1، 2004، ص522.
- حي بور، تاريخ الفلسفة في الإسلام، تر: لحجًد عبد الهادي أبو ريدة، مكتبة النهضة الحصرية، القاهرة، ط5،
   د(ت)، ص42.
  - 6- الصلاّبي، على حُمَّد، دولة السلاجقة، دار المعرفة، بيروت (لبنان)، ط1، 2006، ص42.
  - 7- تعود أصولهم إلى قبائل تركية، وعُرفوا عند العرب باسم "الغز" وينتسبون إلى أحد أجدادهم "سلجوق دقاق".
    - 8- الصلاّبي، المرجع السّابق، ص 48.
      - 9- المرجع نفسه، ص413.
  - 10- ميثا، فاروق، الغزالي والإسماعيليّون، تر: سيف الدين القصير، دار الساقي، بيروت، ط1، 2005، ص28.
- 11- هم قوم كتمُوا أمر دعوقهم وتستروا بالإسلام وكانوا يدّعون أنّ للدين سرّاً وباطناً لا يعلمه عامة النّاس. لهذا قالوا بعصمة الإمام الذي بيده الحقيقة المطلقة لانتسابه إلى بيت النبوة، فأخذوا دينهم عنه وتعلموا منه ورفضوا كلّ اجتهاد ونظر. فهي إذاً دعوة إلى التعليم من الإمام المعصوم وإبطال الرأي. ويقول الغزالي في كتابه "فضائح الباطنية" عن سبب هذا اللقب، أخّم ادعوا «أن لظواهر القرآن والأخبار بواطن تجري في الظواهر مجرى اللب من القشر، وأنما بصُورها توهم عند الحقال، والأذكياء رموزاً وإشارات إلى حقائق معيّنة»، ص11.
- 12- مهران، مُحَدَّ، الموازين القرآنية، قراءة لكتاب القسطاس المستقيم للغزالي، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، القاهرة (مصر)، ط1، 1996، ص14.
  - 13- القرضاوي، يوسف، الإمام الغزالي بين مادحيه وناقديه، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط4، 1994، ص60.
  - 14- الغزالي، أبو حامد، فضائح الباطنية، تحق: عبد الرن بدوي، دار القومية، القاهرة، د(ط)، 1964، ص180.
    - 15- المصدر نفسه، ص ص181، 182.
    - 16- الأصفهاني، عماد الدين، تاريخ دولة آل سلجوق، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 2004، ص226.

17- الغزالي، أبو حامد، المنقذ من الضلال، تحق: جميل صليبا، كامل عياد، دار الأندلس، بيروت (لبنان)، د (ط، ت)، ص 118.

- 18- ميثا، فاروق، الغزالي والإسماعيليّون، ص32.
  - 19- الغزالي، المصدر السابق، ص81.
  - 20- الغزالي، المصدر نفسه، ص ص 79.80.
- 21- الغزالي، معيار العلم في المنطق، دار الكتب العلمية، بيروت (لبنان)، ص ص 243، 244.
  - 22- الغزالي، المنقذ من الضلال، ص84.
    - 23- سورة ق، من الآية 22.
    - 24- الغزالي، المصدر السابق، ص85.
      - 25- المصدر نفسه، ص86.
- 26- الغزالي، أبو حامد، ميزان العمل، تحق: سليمان دنيا، دار المعارف، مصر، ط1، 1964، ص18.
  - 27- الغزالي، المنقذ من الضلال، ص90.
  - 28- الفارابي، إحصاء العلوم، مركز الإنماء القومي، بيروت، د(ط)، 1991، ص41.
    - 29- الغزالي، المصدر السّابق، ص91.
    - 30- ابن خلدون، المقدمة، ص479.
- 31- التهانوي، لحجَّد علي الفاروقي، موسوعة كشَّاف اصطلاحات الفنون والعلوم، جز1، تحق: علي دحروج، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، ط1، 1996، ص31.
- 32- الغزالي، أبو حَامد، مجموعة رسائل الإمام الغزالي، الرسالة اللدين ّة، دار الفكر، بيروت (لبنان)، ط1، 2003، ص227.
  - 33- الغزالي، أبو حامد، إحياء علوم الدين، مؤسسة الريّان للطباعة والنشر، يبروت (لبنان)، ط1، 2005، ص34.
- 34- أومليل، علي، السلطة الثقافية والسلطة السياسية، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت (لبنان)، ط2،
   1998، ص19.
- 35- مهدي، فضل الله (الرسالة الشمسية في القواعد المنطقية ومكانتها في العالم الإسلامي)، مجلة دراسات عربية، العدد 6/5، دار الطليعة، بيروت، 26 مارس/ أبريل، 1990، ص84.
  - 36- الغزالي، المنقذ من الضلال، ص93.
    - 37- المصدر نفسه، ص ص98،98.
      - 38- المصدر نفسه، ص105.
  - 39- الغزالي، أبو حامد، تفافت الفلاسفة، المكتبة العصرية للطباعة والنشر، صيدا، بيروت، د(ط)، 2003، ص105.
    - 40- الغزالي، أبو حامد، الاقتصاد في الاعتقاد، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ط1، 1993، ص45.
      - 41- الغزالي، فضائح الباطنية، ص17.

42- قد تكون مقدمات الحجة قائمة على خطأ غير مقصود، فهذا ما يسمى بالغلط، فترفض الحجة مع إظهار وجه الغلط، وإمّا تكون مقدمات الحجة قائمة على خطأ مقصود، فتسمى مغالطة. ويكون غرضها تزييف الحقّ وتشويهه باصطناع مقدمات مشبوهة.

43- الغزالي، أبو حامد، القسطاس المستقيم، تحق: فيكتور شلحت، دار المشرق، بيروت (لبنان)، ط3، 1993، ص41.

- 44- المصدر نفسه، ص89.
- 45- الغزالي، إحياء علوم الدين، ص710.
- 46- الزعبي، أنور، مسألة المعرفة ومنهج البحث عن الغزالي، دار الفكر، دمشق، سوريا، ط1، 2000، ص189.
  - 47- أومليل، على، السلطة الثقافية والسلطة السياسية، ص13.
    - 48- الغزالي، إحياء علوم الدين، ص64.
  - 49- الزعبي، أنور، مسألة المعرفة ومنهج البحث عن الغزالي، ص190.
- 50- الغزالي، أبو حامد، محك النظر، تحق: رفيق العجم، دار الفكر اللبناني، بيروت (لبنان)، ط1، 1994، ص95.
  - 51- الغزالي، مجموعة رسائل الإمام الغزالي، فصل التفرقة، ص245.
    - 52- الغزالي، تمافت الفلاسفة، ص44.
  - 53- فضل الله، مهدي، العقل والشريعة، دار الطليعة، بيروت (لبنان)، ط2، 2002، ص34.
- 54- الغزالي، أبو حامد، المستصفى من علم الأصول، جز1، تحق: زة بن زهير حافظ، شركة المدينة المنورة، جدّة (المملكة العربية السعودية)، د(ط، ت)، ص30.

زين العابدين مغربي



مجلَّة الواحات للبحوث والدراسات

ردمد 7163- 1112 العدد 5 (2009) :

http://elwahat.univ-ghardaia.dz

# 

رشيد سعاده قسم علم النفس المركز الجامعي - غرداية غرداية ص ب 455 غرداية 47000, الجزائر

مدخل

يعتبر نشاط العقل موضوعا أساسيا تمحورت حوله بحوث ودراسات علماء النفس باختلاف مدارسهم، وكان الهدف من وراء ذلك هو: معرفة ماهية الذكاء أو العقل البشري ومكوناته وكيفية عمله، وما هي العوامل المؤثرة فيه؟ أفطرية أم مكتسبة؟ حيث تباينت الآراء وتفاوتت النتائج بشأنه.

كما يعتبر موضوع الانفعالات والعواطف، من اهتمامات الفلاسفة وعلماء النفس والشعراء أيضا منذ القدم، حيث حاولوا التوغل في أغوارها بغية معرفة طبيعتها، وكيفية حدوثها، وما هي مكوناتها وما علاقتها بالعقل؟

شهدت بحوث الذكاء في العقد الأخير من القرن الماضي (1990—2000) حركة كبيرة واهتماما بالغا من قبل العلماء والباحثين أ، وكان من نتائج ذلك أن توصل الكثير من هؤلاء الباحثين أمثال: Mayer - Goleman —Salovey — Gardner — Sternberg ضيقة من المهارات ... إلى نتيجة مفادها أن: مفهوم الذكاء الذهني يتمحور حول مجموعة ضيقة من المهارات اللغوية والرياضية التي تجعل اختبارات معامل الذكاء، مؤشرا للنجاح في مجالات ضيقة من الحياة، كالنجاح الأكاديمي أو الالتحاق بوظيفة ما، أو اختصاص معين، إلا أن هذه الاختبارات لا تصلح دائما كمؤشر يهتدى به في مجالات الحياة المتشعبة والمختلفة عن البيئة الأكاديمية، لأنما أهملت جوانب أساسية من بنية الشخصية، ثما دفع هؤلاء العلماء إلى محاولة إعادة اكتشاف مفهوم الذكاء والفعالية في الأداء، آخذين بعين الاعتبار إلى جانب النظام المعرفي الأنظمة الأساسية الأخرى المكونة للشخصية الإنسانية والمتمثلة في النظام العاطفي، الانفعالي ونظام الدافعية، ونتيجة للتفاعل بين هذه الأنظمة الثلاث، انبثق ما يسمى بن الذكاء

الانفعالي، أو (الذكاء العاطفي- الذكاء الوجداني ).

\*- العلاقة بين الذكاء والانفعال

من الأمور الشائعة لدى عامة الناس، أن التفكير الجيد لا يستقيم إلا بغياب العاطفة ومن المؤكد أن العاطفة القوية، والانفعال الحاد، يلعبان دورا سلبيا في التفكير السليم ومع ذلك تظهر لنا التجارب الإكلينيكية اليوم، أن التفكير الخالي من العاطفة لا يؤدي بالضرورة إلى قرارات صائبة.

إن المسألة لا تكمن في العاطفة في حد ذاتها، بقدر ما تتعلق بتناسب الانفعالات والعواطف، وملاءمتها للموقف وكيفية التعبير عنها. فليس المطلوب تنحية انفعالاتنا وعواطفنا جانبا، وإنما إيجاد التوازن بين التفكير العقلاني (المنطقي) والعاطفة.

حيث يرى Mayer أن الانفعالات ترتبط بعمليات التفكير المنطقي، أكثر من أنفا تشتتها  $^{(2)}$  ويؤكد ذلك Goleman بأن بنى الانفعالات والذكاء، تعمل في انسجام، وتناغم وليس بينها أي تعارض  $^{(3)}$ . وفي هذا الصدد يقول King « إننا نكون أكثر ذكاء عندما نفهم بشكل صحيح انفعالاتنا، ونفسر بشكل دقيق انفعالات الآخرين، ونستعمل هذه المعرفة في ترقية تفكيرنا »  $^{(4)}$ .

لكي ندرك العلاقة القائمة بين الذكاء بصورة عامة، والانفعال، لابد أن نتطرق إلى تعريف هذين المفهومين.

فالذكاء عرف تعاريف متباينة، عبر مختلف المراحل التاريخية، ولعل أشهرها تعريف Wechsler الذي يرى بأنه «قدرة الشخص العامة للتصرف عن قصد، والتفكير بعقلانية والتعامل بفعالية مع بيئته» (وأ)، وبصفة عامة يشير الذكاء إلى قدرة الشخص على التكيف وحل المشكلات.

كما يعرف الانفعال على أنه «حالة داخلية، تتصف بجوانب معرفية خاصة، واحساسات وردود أفعال فيزيولوجية، وسلوك تعبيري معين  $^{(6)}$ .

ويعرف الانفعال أيضا على أنه «استجابة عقلية منظمة لحدث ما، لها مظهر فيزيولوجي سلوكي ومعرفي »<sup>(7)</sup>

يذكر Mayer أن الانفعالات تعتبر واحدة من أصل ثلاثة أو أربعة أقسام أساسية للعقل وتتمثل هذه الأقسام فيما يلى:  $^{(8)}$ 

1- الدوافع. 2- الانفعالات. 3- المعرفة. 4- الوعي.

ر شید سعاده

1- فالدوافع مرتبطة بعضويتنا وتعتبر من محددات السلوك.

2- الانفعالات التي تتدخل في استجاباتنا للتغيرات، أثناء التفاعل بين الفرد وبيئته، فعندما نغضب تظهر استجابة عدم الرضى وعندما نخاف تظهر استجابة لخطر ما.

3– المعرفة التي نتعلم خلالها من بيئتنا حيث تتيح لنا حل المشكلات التي نواجهها.

4- الوعي أو الشعور الذي يتضمن عمليات التفاعل، بين الدوافع والانفعالات من جهة وبين الانفعالات والمعرفة من جهة أخرى، حيث تتفاعل الدوافع مع الانفعالات. فمثلا عندما لا تلبي حاجاتنا، فإن ذلك يقود إلى الغضب أو العدوان، كما تتفاعل الانفعالات والمعرفة فمثلا عندما يكون مزاجنا جيدا فإن ذلك يقودنا إلى التفكير بصورة إيجابية.

إن التراث السيكولوجي يزخر بالكثير من الكتابات عن العلاقة بين الانفعال والذكاء وبين أن المشاعر والتفكير مكونين بينهما تفاعل متبادل حيث قدم Wardell & متبادل حيث قدم Royce سنة 1978 تصورا نظريا أوضحا من خلاله العلاقة القوية بين كل من النظام الانفعالي والنظام المعرفي الذين يشكلان الشخصية الإنسانية المتكاملة، من المؤكد أن للتفكير علاقة متبادلة مع الشعور فكثير من المشاعر تتولد في نفوسنا نتيجة لنمط معين من التفكير فإذا غيرنا هذا النمط تبدلت تلك المشاعر فالإنسان المتفائل ينظر إلى النصف المليء من الكأس وبالتالي يتولد في نفسه شعور التفاؤل.

أما الإنسان المتشائم يفكر بطريقة النظر إلى النصف الفارغ من الكأس وبالتالي يتولد في نفسه شعور التشاؤم كما أن الشعور بدوره يؤثر على تفكير الإنسان فالإنسان المتشائم يكون في حالة من القلق والتوتر والاكتئاب التي تمكنه من التفكير الإيجابي أو على الأقل تعرقل أسلوب التفكير لديه.

لقد جاء مفهوم الذكاء العاطفي يعلمنا كيف نغير من أنماط تفكيرنا ومن طريقة نظرنا إلى الأمور بحيث نول في نفوسنا أكبر قدر ممكن من المشاعر الإيجابية ولأطول فترة ممكنة ومن هنا يمكن القول أن مفهوم الذكاء الانفعالي المتفق عليه من قبل معظم العلماء والباحثين يتجلى في قدرة الإنسان على التعامل مع عواطفه وانفعالاته بذكاء بحيث يحقق أكبر قدر ممكن من السعادة لنفسه وللآخرين.

\*- مفهوم الذكاء الانفعالي:

منذ ظهور مصطلح الذكاء الانفعالي عام 1990 اعتبر مفهوم جديد على التراث السيكولوجي حيث تضافرت جهود العلماء والباحثين في تحديد تعريف دقيق له ومن أبرز

#### هذه التعاريف ما يلي:

- يرى Mayer, J.D و Salovey P أن الذكاء الانفعالي يكمن في: القدرة على الإدراك الدقيق للانفعالات وتقييمها والتعبير عنها والقدرة على تعميمها لتسهيل التفكير، والقدرة على فهم الانفعال والمعرفة الانفعالية وتنظيم الانفعال لترقية النمو الانفعالي والذهني (6).
- القعرف على انفعالاتنا وانفعالات وانفعالات وانفعالات وانفعالات وانفعالات وانفعالات والقعرة على تحفيز أنفسنا وإدارة الانفعالات بصورة فعالة في ذواتنا وعلاقاتنا» $^{(10)}$ .

كما يعتقد أيضا أن جوهر الذكاء الانفعالي يتمثل في ما أسماه بالكفاءة الانفعالية التي يعتبرها قدرة مكتسبة تؤدي إلى أداء مميز في العمل (11) .

- حيث عرفا الذكاء Goleman مع ما ذهب إليه Boyatzis, R ويتفق الذكاء الانفعالي أنه  $\ll$  نوع من القدرات والكفاءات المتمثلة في التعرف وفهم واستعمال المعرفة الانفعالية عن أنفسنا وعن الآخرين بحيث يؤدي ذلك إلى أداء فعال وعال  $\approx$  (12)
  - يرى Cooper و Sawaf أن الذكاء الانفعالي يتجلى في:

«القدرة على الإدراك، الفهم والاستعمال الحقيقي للعواطف والانفعالات كمصدر للطاقة الإنسانية، ومصدر للمعلومات والتأثير» (13)

- كما يعرفه Bar-on بأنه «مجموعة من القدرات اللامعرفية والكفاءات والمهارات التي تؤثر في قدرتنا على التكيف بنجاح مع متطلبات البيئة ضغوطها التي نعيش فيها» (14)
- أما الدكتور عبد الهادي السيد عبده وفاروق السيد عثمان فيعرفان الذكاء الانفعالي بأنه «القدرة على الانتباه والإدراك الجيد للانفعالات والمشاعر الذاتية وفهمها وصياغتها بوضوح وتنظيمها وفق مراقبة وإدراك دقيق لانفعالات الآخرين ومشاعرهم للدخول معهم في علاقات انفعالية اجتماعية إيجابية تساعد الفرد على الرقي العقلي والانفعالي والمهني وتعلم المزيد من المهارات الإيجابية للحياة» (15)
- في حين يرى أبو حطب أن الذكاء العاطفي هو «قدرة الشخص على قراءة رغبات ومقاصد الآخرين حتى ولو لم تكن واضحة ويظهر هذا الذكاء في سلوك رجال الدين والقادة السياسيين والمعلمين والمعالجين والآباء والأمهات، ولا يعتمد هذا النوع من الذكاء على اللغة. (16)

من خلال ما سبق يمكن أن غيز بين اتجاهين أساسين في تناول مفهوم الذكاء الانفعالى:

\* الاتجاه الأول يرى أن الذكاء الانفعالي قدرات عقلية تتمثل في إدراك وفهم واستعمال وتنظيم الانفعالات الغرض من ذلك ترقية النمو الانفعالي والعقلي. حيث انطلق هذا الاتجاه من أن الانفعال يتضمن المعرفة عن التفاعل بين الفرد والبيئة فيتملكنا الغضب عندما نجد عائقا أمام تحقيق أهدافنا، ونشعر بالسعادة عندما نحب من قبل شخص ما.

إذن فانفعالاتنا كما يشير Mayer أساسها وعينا بتفاعلنا مع البيئة هذا الوعي هو المعرفة الانفعالية. (17) يؤكد Mayer على أن الذكاء الانفعالي مبني على معالجة واستخدام المعرفة الانفعالية التي تتضمن التقييم الدقيق لانفعالاتنا وانفعالات الآخرين والتعبير المناسب عنها وتنظيمها لترقية حياتنا. (18)

ويتفق معه Salovey حينما يشير إلى أن الذكاء الانفعالي يصب في القدرة على معالجة المعرفة الانفعالية بكفاءة واستعمالها لإرشاد النشاطات المعرفية (العقلية) كحل المشكلات وتركيز الطاقة على السلوك المطلوب (19)

\* الاتجاه الثاني يرى أن الذكاء الانفعالي مجموعة من المهارات والسمات الشخصية والاجتماعية التي تتمحور حول الوعي بانفعالات الذات وإدارها والوعي الاجتماعي وإدارة العلاقات الاجتماعية هذه المهارات تساهم في ترقية الأداء المهني والتوافق النفسي والاجتماعي والتكيف مع البيئة.

في هذا الصدد يشير Goleman إلى أن الذكاء الانفعالي يتجلى في كيفية تكفل الفرد بنفسه وبعلاقاته مع الآخرين (20) بناءا على نظرة Goleman وآخرون فإن الذكاء الانفعالي مبني على مجموعة من الكفاءات الانفعالية Emotional Competencies التي يمكن لأي شخص أن يكتسبها والتي تتضمن في طياتها مهارات شخصية واجتماعية تساهم في الأداء الفعال والنجاح المهنى والفعالية في التعامل والتفاعل مع الآخرين.

إذن فجوهر الذكاء الانفعالي يتمحور حول مفهوم الكفاءات والكفاءة حسب Boyatzis هي «مميزات الفرد الأساسية التي تؤدي إلى الأداء الفعال والعالي» (21) كما يعرفها Covis d'haunaulc بأنها «مجموعة من التصرفات الاجتماعية والوجدانية ومن المهارات النفسية والحس حركية التي تسمح بممارسة لائقة لدور ما أو وظيفة ما أو نشاط ما». (22)

إن الذكاء الانفعالي في ظل مفهوم الكفاءات ليس فقط أن نتعلم لنعرف بل نتعلم لنتصرف.

من خلال التعاريف السابقة يتضح أن بينها قاسما مشتركا يتمثل في التفاعل بين المعرفة والانفعال. حيث يؤكد ذلك Mayer في قوله «إن الذكاء الانفعالي يمثل نقطة تقاطع

بين مجموعتين من محتويات الشخصية هما النظام المعرفي والنظام الانفعالي».<sup>(23)</sup>

استنتاجا من المفاهيم السابقة يمكن صياغة التعريف الآتي:

"الذكاء الانفعالي هو الاستخدام الذكي للعواطف والانفعالات ويتضمن ذلك تفاعلا بين القدرات المعرفية والمهارات الشخصية والاجتماعية بحيث يساعد ذلك الفرد في توجيه سلوكه وتفكيره بما يزيد من فرص التكيف والنجاح في مختلف ميادين الحياة".

\* - الجذور التاريخية للذكاء الانفعالى:

عندما بدأ علماء النفس يكتبون عن ظاهرة الذكاء كان جل تركيزهم على المظاهر اللامعرفية كالذاكرة الفهم والإدراك... إلا أن هناك بعض الباحثين الذين أدركوا باكرا بأن المظاهر اللامعرفية لها أهميتها أيضا.

- \* ففي الفترة بين 1920 1930 لذي تحدث عن أهمية الذكاء الفترة بين 1920 من مظاهر الذكاء وعرفه آنذاك بأنه «القدرة على فهم الرجال والنساء، الأطفال والبنات، والتصرف بلباقة في العلاقات الإنسانية  $^{(24)}$ .
- \* في مطلح الأربعنيات 1940 نجد D. weshler الذي أشار إلى أن العوامل اللامعرفية للذكاء تعتبر مهمة للتكيف والنجاح في الحياة، وأقر أن العوامل اللامعرفية لها دخل كبير في تحديد السلوك الذكى إلى جانب العوامل المعرفية.
- \* في سنة 1973عرض أبو حطب لأول مرة نموذجه المعرفي المعلوماتي للقدرات العقلية والذي أشار فيه إلى تصنيف أنواع الذكاء إلى ثلاث فئات هي: الذكاء المعرفي الذكاء الإجتماعي والذكاء الوجداني. (25)
- \* في سنة 1985 تحدث Sternberg عما أسماه الذكاء العملي الذي عرفه بأنه « القدرة على إيجاد توافق أكثر بين متطلبات المحيط والفرد وذلك من خلال التكيف مع البيئة، أو تغييرها أو انتقاء بيئة جديدة تبعا للأهداف الشخصية المحددة»  $^{(26)}$
- \* في سنة 1983 جاء H. Gardner بنظريته عن الذكاءات المتعددة وفيها ذكر سبعة أنواع من الدكاءات منها نوعين متعلقين بالمظاهر اللاعرفية للذكاء وأعتبرهما مهمين أكثر من الذكاء الذهني وهما:
  - الذكاء الشخصى Intrapersonal intelligence.
    - الذكاء البيني Interpersonal intelligence-

ر شید سعاده

والحقيقة أن مفهوم الذكاء الانفعالي حسب الكثير من الباحثين أمثال: — Cooper — المختيف أن مفهوم الذكاء النوعين من Bar -ong Sawaf — Sala — Boyatzis — Goleman الذكاء لذا تتطرق إليهما بإيجاز:

يرى Gardner أن الثقافة الإنسانية عرفت الذكاء تعريفا ضيقا جدا واقترح بدلا من ذلك أن الذكاء «إمكانية تتعلق بالقدرة على حل المشكلات وتشكيل النواتج في سياق خصب وموقف طبيعي» (27). ويتمثل هذين النوعين من الذكاء الذين يعتبران أساس الذكاء الانفعالي في ما يلي:

#### أ- الذكاء الشخصي Intrapersonal intelligence:

يتجلى في الوعي بالذات وملاحظتها بصورة دقيقة وإدراك نواحي القوة والقصور فيها. كما يعني وعي الفرد لحالته المزاجية وانفعالاته ودوافعه ورغباته وقدرته على فهم ذاته وإدارتها بشكل إيجابي.

ب- الذكاء البيني ( الاجتماعي ) Interpersonal intelligence:

يتمثل في القدرة على إدراك أمزجة الآخرين ومقاصدهم ودوافعهم ومشاعرهم والقدرة على التمييز بينها والاستجابة الفعالة والملائمة تبعا لذلك الإدراك.

حسب Gardner من المهم أن نعرف الذكاءات الإنسانية المتعددة وأن نوليها الرعاية والتنمية لأن ذلك يتيح لنا فرصة أفضل للتعامل على نحو مناسب مع الكثير من المشكلات التي نواجهها في العالم(28)

أما بقية الأنواع الأخرى للذكاءات التي أشار إليها Gardner فتتمثل في ما يلي:

- \* الذكاء اللغوي: ويتمثل في القدرة على الاستعمال الفعال للكلمة سواء أكان ذلك نطقا أو كتابة، كما يعني القدرة على استخدام اللغة من الناحية العملية.
  - \* الذكاء المنطقي الرياضي: يتمثل في القدرة على استخدام الأعداد والأنماط المنطقية وإدراك العلاقات ومعرفة الأسباب واستنباط النتائج...
  - \* الذكاء المكاني: يتمثل في القدرة على إدراك العالم البصري-المكاني الذي يتضمن الألوان والأشكال...
- \* الذكاء الجسمي الحركي: ويتجلى في قدرة الفرد على استخدام جسمه للتعبير عن أفكاره ومشاعره.
- \* الذكاء الموسيقي: ويتجلى في قدرة الفرد على إدراك للأصوات والإيقاعات

الموسيقية وتمييزها وتحويلها.

- شهد مطلع التسعينات تقاليد بحث كبيرة حول الدور الذي تلعبه العوامل اللامعرفية في مساعدة الناس للنجاح في الحياة بصفة عامة وميدان العمل بصفة خاصة، حيث تمخض عن دلك ظهور مصطلح الذكاء الانفعالي لأول مرة عام 1990 على يد أستاذين هما Salovey. Pمن جامعة Hampshire الذين اعتبرا الذكاء الانفعالي نوع من أنواع الذكاء الاجتماعي وتم تعريفه آنذاك على أنه «القدرة على معرفة مشاعرنا وانفعالاتنا والتمييز بينها، واستخدام هذه المعرفة لإرشاد التفكير والسلوك» (وا

- في عام 1995 انتشر مفهوم الذكاء الانفعالي انتشارا هائلا ولقي إقبالا كبيرا من قبل الأوساط العلمية والإعلامية ويعود الفضل في ذلك إلى Goleman من خلال كتابة الأكثر مبيعا الذي يحمل عنوان الذكاء الانفعالي وعرفه آنذاك بأنه «القدرة على معرفة وفهم استجاباتنا الانفعالية وكذا الاستجابات الانفعالية للآخرين»  $^{(30)}$  وحسب A. Eric J.L Eric وحسب للآخرين» وحسب الفعالية والسلوكيات الضرورية لزيادة التحكم في مراقبة الانفعالات خاصة في المهارات العملية والسلوكيات الضعالات والعواطف حسب Eric هو لإثراء فهم السلوك الإنساني، كما أن تطوير الذكاء الإنفعالي وتنميته يعني الخروج من مبدأ مثير استجابة وجعل العواطف والإنفعالات كأساس لتحليل السلوك الإنساني.  $^{(32)}$ 

ومن جهة أخرى يرى Mayer أن أصل الذكاء الإنفعالي يعود إلى القرن 18 وفيه كان من المعروف لدى علماء النفس أن العقل الإنساني يتكون من ثلاثة أقسام هي: (33)

- 1- قسم المعرفة: ويتضمن الوظائف العقلية العليا كالتذكر والتفكير، وإصدار الأحكام ...
  - 2- قسم العاطفة: ويتضمن الإنفعالات، المشاعر، المزاج، وعملية التقييم ....
    - 3- قسم الدوافع: ويتضمن الحاجات المرتبطة بعضويتنا وحياتنا السلوكية .
    - كما يعتقد mayer أن الذكاء الإنفعالي في تطوره مر بخمس مراحل هي:<sup>(34)</sup>
- 1- المرحلة الأولى: تمتد من 1900- 1969 وفيها تناولت الدراسات النفسية الذكاء والإنفعات كمواضيع ظيقة ومنفصلة .
- 2- المرحلة الثانية: تمتد من 1970 1989 وفيها ركز علماء النفس في دراساتهم حول التأثير المتبادل بين الإنفعالات والتفكير.

رشيد سعاده

3- المرحلة الثالثة: تمتد من 1990 - 1993 حيث تميزت هذه المرحلة بظهور مصطلح الذكاء الإنفعالي في العديد من الدراسات والمقالات العلمية .

4- المرحلة الرابعة: تمتد من 1994 - 1997 وتميزت هذه الفترة بانتشار مفهوم الذكاء Working الإنفعالي على يد Goleman .D من خلال كتابه الذي صدرعام 1995 بعنوان with emotional intelligence

5- المرحلة الخامسة: تمتد من 1998 إلى الآن حيث تميزت بتمحيص وغربلة مفهوم الذكاء الإنفعالي من خلال الكتابات والدراسات المتعلقة بطبيعتة ومكوناته وكيفية قياسه.

wechsler بينما يعتقد Bar -on أن أصول نظرية الذكاء الإنفعالي تعود إلى أعمال Bar -on بينما يعتقد Bar -on سنة Bar -on Bar -on

#### \*- مكونات الذكاء الانفعالي:

يتفق معظم الباحثين في شأن المكونات الأساسية للذكاء الإنفعالي، بينما يختلفون في تسميتها، لذا سنقوم بعرض هذه المكونات متبنيين وجهة نظر مجموعة من الباحثين أمثال ... Goleman وBoyatzis ومهارات شخصية واجتماعية متميزة ترتقي بحياة الإنسان وتحقق له الأداء الأمثل في العمل وتتمثل هذه المكونات حسب ما أوردها Goleman سنة 1995 في ما يلي:

# Self awareness بالذات

وتتمثل في معرفة الشخص لعواطفه وانفعالاته أي أن يكون مدركا لذاته وذلك بمعرفة أوجه القوة والقصور فيها ويتخذ هذه المعرفة أساسا لسلوكه وتفكيره وقراراته.

إن الوعي بالنفس، والتعرف على شعور ما وقت حدوثه هو أساس الذكاء الانفعالي وهو الانتباه المستمر للحالة الشخصية الداخلية وهو نوع من التأمل الذاتي يقوم فيه العقل بملاحظة ومراقبة الخبرات التي يمر بها صاحبها، وإن هذا الانتباه يتناول كل ما يمر بالوعي دون أن يكون طرفا فيه وهذا ما يسميه المحللون الأنا الملاحظة Ego. observing. إن الوعي بالذات يتطلب أن تقوم القشرة المحيثة بنشاطها ووظائفها خاصة في مناطق اللغة.

إن الوعي بالذات حالة محايدة حتى في حالات الهياج والتوتر فهي تساعد على رؤية الخبرات الشخصية من الخارج فالشخص الواعي بذاته لديه حياة وجدانية ثرية ورؤية واضحة لانفعالاته، كما يتمتع بصحة نفسية جيدة ورؤية إيجابية للحياة ولديه قدرة

الخروج من الحالات المرضية من خلال تقديره للأمور التي تساعده على معالجة مشاعره وانفعالاته. إن الوعي بالذات تعني الإدراك الدقيق للحالة المزاجية والمشاعر المضطربة التي نعيشها حيث تعتبر هذه المعرفة أساس الاستبصار النفسي الذي يسعى المحللون النفسانيين إلى تقويته لدى مرضاهم، وهكذا يتضح أن الوعي بالذات مهم في حياتنا اليومية حيث يسمح لنا أن نفكر بصفاء ونستجيب بشكل ملائم ونحتار البدائل المناسبة للتصرف لتجاوز انفعالاتنا اليومية الحادة.

ومجمل القول أن الوعي بالذات يتمحور حول القدرة على التعرف وتفهم الشعور الشخصي، ومعرفة الأشياء التي تحفزنا وتأثير ذلك على الآخرين، كما يتضمن مجموعة من الصفات كالثقة بالنفس والموضوعية في تقييم القدرات الشخصية.

#### 2- إدارة الذات: Self management

تعتبر إدارة الانفعالات الركيزة الثانية للذكاء الانفعالي بعد الوعي بالذات، وفحوى هذه الكفاءة أن غلك المهارة في إدارة الذات وضبط الانفعالات خاصة السلبية منها كالغضب والتوتر والخوف... فمنذ القدم ظل الشعور بقدرة النفس على مواجهة العواصف العاطفية والانفعالية بدلا من الاستسلام لها.

إن فن إدارة الذات يعني كبح جماح الانفعالات والعواطف والتحكم في الإندفاعات وتأجيل الإشباع والهدف من وراء ذلك هو تحقيق التوازن وليس القمع العاطفي، فكل المشاعر لها قيمتها وأهميتها، فبدون عاطفة أو إنفعال تصبح حياتنا جافة بلا لون ولا طعم.

فإذا كانت العواطف خرساء ومهملة ومكبوتة فإن ذلك يخلق الفتور والعزلة عن الحياة وإذا كانت خارجة عن إطار الإنضباط والسيطرة أي مفرطة ومبالغ فيها فإنما تدخل صاحبها في متاهات المرض مثل حالات الإكتئاب والقلق والغضب والهيجان من هنا يمكن القول أن مهارة إدارة العواطف يعني أن ننفعل بشكل مناسب ونظهر مشاعر ملائمة للموقف وفي هذا المجال يقول أرسطو« أن يغضب أي إنسان فهذا أمر سهل، لكن أن تغضب من الشخص المناسب في الوقت المناسب وللهدف المناسب وبالأسلوب المناسب فليس هذا بالأمر السهل» (36)

إن فن تقدئة النفس يعد مهارة أساسية في الحياة ويعتبر مفتاح الصحة الوجدانية والسعادة ثم إن غياب هذه المهارة يؤدي إلى اضطرابات في الشخصية ويتجلى ذاك في الحالات اللاسوية كالاندفاع والعدوان والعنف، ذلك ما أكدته دراسةWalter Mishel الذي اختبر مجموعة من الأطفال في إدارة الذات ومقاومة الاندفاع وتأجيل الإشباع (37). حيث خير كل طفل بأن يأخذ

قطعة واحدة من الحلوى على نحو عاجل أو ينتظر لوقت معين فيحصل على قطعتين فانقسم الأطفال إلى قسمين مجموعة لم تقاوم الإغراء فأخذت قطعة من الحلوى على عجل ومجموعة ثانية صمدت أمام الإغراء للوقت المحدد وبعد ذلك أخذت قطعتين.

بعد 12 سنة تتبعت الدراسة هؤلاء الأطفال في المراهقة وأظهرت أن هناك اختلافا انفعاليا واجتماعيا بين المجموعتين. فالمجموعة التي قاومت الإغراء تميزت في المراهقة بما يلي:

الكفاءة الاجتماعية – الفعالية الشخصية – الثقة بالنفس – القدرة على مواجهة الإحباطات – المبادرة – الاعتماد على النفس – المزاج الهادئ.

أما الجموعة التي لم تقاوم الإغراء فكانت في المراهقة

- أكثر عرضة للمشكلات النفسية كالخجل والعزلة - عدم مواجهة الصعاب - قلة الثقة بالنفس وتقدير الذات - أكثر عرضة للغيرة والحسد - عدم القدرة على مواجهة الضغوط - المزاج الحاد والسلوك المندفع.

إذن فإدارة الذات تعني أن نمتلك المهارة في التحكم في زمام أمورنا وأن نكون أسياد أنفسنا وليس عبيدا لها بحيث تتحكم في دوافعنا وانفعالاتنا السلبية ونوجه إنجازاتنا ونتكيف مع الأوضاع المختلفة وكما نتجلى بروح المبادرة والتفاؤل والشفافية.

#### self motivation الدافع الذاتي -3

نعني بالدوافع الذاتية هنا «مجموعة القوى والجهود التي يبذلها الفرد من أجل التغلب على العقبات وإنجاز المهام الصعبة بالسرعة المكنة» (هواضح أن الدافع الذاتي يتجلى في تلك الرغبة القوية لدى الفرد في وضع أهداف لنفسه وبذل جهود جبارة لتحقيق هذه الأهداف.

لاشك أن تحقيق النجاح والإنجاز متوقف على التحكم في الانفعالات والدوافع وتوجيه العواطف إلى جانب تحفيز النفس والإرادة القوية والمثابرة والمرونة، هذه المهارات تعتبر أساس كل إنجاز ناجح وأداء عال وفعال.

إن الدافع الذاتي يعنى التحلي بالتفاؤل والأمل والابتعاد عن التشاؤم والسلبية كما يعني عدم الاستسلام للقلق والاكتئاب في مواجهة التحديات والنكسات أو المواقف الانفزامية.

إن الدافع الذاتي يتضمن المهارة في توجيه انفعالاتنا إلى غاية مثمرة وذلك من خلال السيطرة على دوافعنا وتنظيم حالاتنا المزاجية لكي تساعدنا على التفكير السليم بدلا من إعاقته وتوجيه جهودنا نحو طريق الإنجاز والنجاح.

إن الدافع الذاتي يعتبر كفاءة شخصية تتجلى في قدرة الفرد على السيطرة على مجربات حياته مما يعزز الإحساس بالجدارة الذاتية لديه ويجعله مقبلا على عمله برغبة وحماس دائمين.

إن العواطف والانفعالات تؤثر في قدرتنا على استخدام إمكانياتنا العقلية إلى الحد الذي يمكن أن يعوق قدرتنا على التفكير والتخطيط والفعل أي أنما تؤثر على كيفية أداءنا لوظائفنا في الحياة حيث يرى Goleman أنه «بقدر ما نكون مدفوعين بمشاعر الحماس والمتعة فيما نعمل، بقدر ما يكون اندفاعنا نحو الإنجاز» (39) لعل من بين المفاهيم التي تتضمنها الدافعية الذاتية ما أطلقت عليه Gobasa اسم الصلابة النفسية التي تعني «اعتقاد عام للفرد في فاعليته وقدرته على استخدام كل المصادر النفسية والبيئية المتاحة كي يدرك ويفسر ويوجه بفاعلية أحداث الحياة الضاغطة» (40) وفي هذا المجال توصلت Gobasa إلى أن الأشخاص الذين يتمتعون بالصلابة النفسية هم أكثر صمودا ونشاطا ودافعية (41)، وأن أهم مؤشرات الصلابة النفسية تتمثل في:

- المرونة العاطفية التي تشير إلى القدرة على الانفتاح في مواجهة الأزمات.
- المرونة التكيفية التي تشير إلى القدرة على التكيف والمناورة لتجنب الخسائر والصدمات العاطفية دون إحباط لغرض تحقيق الأهداف.

#### 4- التفهم Empathy:

إن التفهم كفاءة اجتماعية تشير إلى القدرة على التعرف وقراءة مشاعر الآخرين والاستجابة المناسبة لها وهي مبنية على الوعي بالذات.

يساعد التفهم على خلق علاقة مودة مع الآخرين والحفاظ عليها كما يلعب دورا حاسما في العديد من المواقف المختلفة كالتدريس الإدارة، العلاقات العامة، العلاقات الأسرية والعاطفية حيث ثبت أن « الطلبة الذين يظهرون استعدادا لقراءة تعبيرات الآخرين عن انفعالاهم التي لا تتضمن التعبيرات اللفظية كانوا في الغالب أكثر الطلبة شعبية وثباتا من الناحية الانفعالية »(42) مما يشير إلى أن التفهم يعني أن نتقمص مشاعر الآخرين حيث نفرح لفرحهم ونتألم لآلامهم. إن غياب التفهم يمكن أن ينتج عنه إلحاق الأذى والضرر بالآخرين، من هنا يتضح لنا أهمية اهتمام الآباء والمربون بالجانب الانفعالي للأطفال في التربية ليخلقوا ما يسمى بالتناغم الانفعالي يستحضرها الأطفال فيما بعد كبالغين في علاقاهم الشخصية وفي تفاعلاهم مع الآخرين (43).

إن الشخص الذي يتمتع بمهارة التقمص الوجدايي يكون أكثر قدرة على النقاط

الإشارات الاجتماعية (الإيماءات التلميحات) التي تدل على أن هناك من يحتاج إليه وهذا يجعله أكثر استعداد لتولي المهام التي تتطلب الرعاية والتوجيه وبصفة خاصة مهنة التعلم. إن القدرة على قراءة مشاعر الآخرين يجعلنا أكثر ألفة وأكثر قربا من الآخرين ثما يجعل التفاعل والتعامل معهم مثمرا في ظل جو تسوده الاجتماعية والإنسانية.إن الشخص الذي فقد القدرة على التعبير عن مشاعره، ويشعر بالارتباك إذا عبر الآخرين عن مشاعرهم، وهذا الفشل في تسجيل مشاعر الطرف الآخريعتبر خيبة مأساوية في إنسانية الإنسان وعلاقات الألفة بين البشر.

إن جذور الحب والرعاية والاهتمام تنبع من التوافق العاطفي والتناغم الانفعالي والقدرة على التعاطف التي تمارس في جميع مجالات الحياة وأن النقص في مشاعر التفهم والتعاطف يؤدي إلى الاضطرابات السيكوباتية وحوادث العنف والعدوان ومجمل القول أن التفهم هو وعي اجتماعي يتضمن القدرة على معرفة شعور الآخرين والتعامل معهم وفق استجاباتهم العاطفية كما تتضمن القدرة على التعامل مع ثقافات وبيئات مختلفة وتقديم خدمات متميزة للآخرين وتنميتهم.

#### 5- ( المهارات الاجتماعية ) 5-5

وهي كفاءة اجتماعية تتضمن مجموعة من المهارات المتمثلة في تطويع عواطف الآخرين والتعامل وبناء العلاقات الفعالة والناجحة، وهذه الكفاءة مبنية على التفهم وإدارة الذات والتحكم في الانفعالات الشخصية وكذا في زمام الآخرين لأن الذي فقد التحكم في زمام الآخرين. إن علاقاتنا مع الآخرين تتحدد من خلال التحكم في انفعالاتهم ومعرفة مشاعرهم والتصرف معهم وفق هذه المعرفة.

إن المهارات الاجتماعية هي الكامنة وراء التمتع بالشعبية والقيادة وربط صلات فعالة مع الآخرين وأن الذين يظهرون تفوقا في هذه المهارات يجيدون التأثير ويتمتعون بمرونة فائقة في التفاعل الإجتماعي. إن الوعي الاجتماعي يعني قدرتنا في نقل الرسائل الانفعالية للآخرين أثناء التفاعل الذي نصبغه بصبغة انفعالية ومعنى ذلك أن نمتلك القدرة الكبيرة على التعبير عن انفعالاتنا تجاه الآخرين في نفس الوقت قيادة الحالة الانفعالية لهم وهذا ما يعني سيطرتنا على الموقف في مستواه العميق ذلك ما أطلق عليه Morino إسم التنظيم غير الرسمي أي التفاعل الانفعالي العاطفي الذي تتحدد وفقه علاقاتنا وله تأثير في نجاحنا أو فشلنا في الحياة الاجتماعية (44)

إن الكفاءة الاجتماعية يعني أن غتلك اللياقة الاجتماعية وقواعد فن التعامل والسيطرة على اللغة الصامتة (لغة العواطف) ونعرف متى نقود ومتى نكون تابعين، أن نعرف كيف نبدأ النقاش وكيف ننهيه، أن نعرف كيف غتم بمشاعر الآخرين وكيف ندير حوارا وأن نكون على

وعي بأن انفعالاتنا تنتقل كالعدوى إلى الآخرين هذا ما أكده If, Dimberg في درا سته (المناس عندما يرون وجها غاضبا أو مبتسما فإن وجوههم تظهر دلالة على أن هذا الانفعال (المزاج) قد انتقل إلى وجوههم، وعندما يتفاعل شخصان فإن اتجاه المزاج ينتقل من الشخص الذي يكون أكثر قوة في تعبيره عن انفعالاته إلى شخص الأقل تعبيرا عن مشاعره.

إن تآزر الأمزجة هو أساس الألفة مع الآخرين فالشخص الناجح في علاقاته وتفاعلاته لابد أن يكون بارعا وماهرا في إظهار التناغم الوجداني مع الآخرين وأمزجتهم المختلفة ومنه يستطيع بسهولة أن يجعل هؤلاء تحت سيطرته وبالتالي يكون تفاعله معهم أسهل على المستوى الإنفعالي وعلامة القائد أو المرشد أو المربي الجيد أن يكون قادرا على تحريك مشاعر مستمعيه وفي هذا الصدد يشير Cacippo إلى أن الناس الذين لا يحسنون استقبال وإرسال الرسائل الإنفعالية يكونون عرضة للوقوع في مشكلات تتعلق بعلاقاتهم مادام الناس يشعرون بعدم الإرتياح أو التناغم الوجداني معهم (هه) وبالتالي يدفعون ثمنا إجتماعيا باهضا مقابل الأمية الوجدانية التي يعانون منها، وفي الأخير يمكن القول بأن إدارة العلاقات الاجتماعية هي تلك القواعد التي يعبر بما الفرد عن نفسه وعن أفكاره في مجتمعه، هذه القواعد هي خطوط عامة غير مكتوبة توجه سلوك الشخص سواء في المنزل أو العمل هذه القواعد هي خطوط عامة غير مكتوبة توجه سلوك الشخص سواء في المنزل أو العمل وهذه القواعد نابعة من ثقافة المجتمع مما يعني أنها تختلف من مجتمع إلى آخر.

ومجمل القول أن المهارات الإجتماعية تعني القدرة على بناء وإدارة العلاقات مع الآخرين بصورة فعالة وتتضمن مهارات اجتماعية هامة كالقدرة على التغيير والتعبير والإقناع والاتصال والتعاون والقيادة بشكل عام.

\*- أهمية الذكاء الانفعالي

نظرا للدور الكبير الذي يلعبه الذكاء الانفعالي في مختلف ميادين الحياة فقد شهد اهتماما بالغا في كل أنحاء العالم من قبل المؤسسات التعليمية والجامعة والشركات الكبرى التي أدركت أن الذكاء الانفعالي ينطوي على فوائد جمة وأهمية كبرى يمكن إيجازها في ما يلى:

أ- أهميته في المجال التربوي:

تشير الأبحاث في هذا الجال إلى أن الصحة العاطفية هامة للتعلم الفعال، وأن فهم الطالب لكيفية التعلم هو أساس نجاحه والذكاء الانفعالي بمفهومه العام يعني الثقة بالنفس وضبط الذات الانتماء والقدرة على التواصل والتعاون وحب الاستطلاع وهذه كل صفات ضرورية للتحصيل العلمي والمعرفي. إن الطالب الذي لا يتحكم في انفعالاته ولا يبدي مشاعر التفهم فإنه يكون عرضة للتوتر والغضب والاكتئاب مما يعيق عملية التعلم لديه، فالطالب الذي

تتملكه هذه الحالات لا يستطيع استيعاب المعلومات والمعارف لأن «الانفعالات السلبية القوية تحول الانتباه إلى انشغال بذاته مانعة أي محاولة للتركيز على شيء آخر». $^{(47)}$ 

يشير Salovey إلى أن مفهوم الذكاء الانفعالي دخل بقوة إلى المدارس بغية تنميته حيث أعدت مناهج لتعلم المهارات الانفعالية والاجتماعية بين المتعلمين في الوسط المدرسي. (48)

ب- أهميته في المجال المهنى:

يشير د. مدثر سليم أحمد إلى أن العديد من الباحثين أمثال:

Newsome — Graves — Goleman — Gardner قد لمسوا فائدة كبرى للذكاء الانفعالي يمكن إيجازها في النقاط الآتية: (49)

- يساهم في التنبؤ بالنجاح المهني.
- يعد مؤشرا فعالا للأداء الناجح.
- يزيد من فاعلية انتقاء الأفراد للوظائف.
- يساعد على النجاح الوظيفي للفرد كما يضمن له النجاح في علاقاته المهنية .
  - له تأثير واضح على العلاقات الاجتماعية بزملاء العمل والرفاق.

في حين يذكر Salovey أن الذكاء الانفعالي يلعب دورا كبيرا في ميدان العمل، حيث يجعل الفرد واعيا باستجاباته الانفعالية وانفعالات الآخرين، فعالا في القيادة والإدارة إذ يساعد الذكاء الانفعالي للمسير على توجيه الموظفين انفعاليا واتخاذ القرارات الملائمة (50)

ج - أهميته في مجال القيادة:

لقد توصل العديد من العلماء والباحثين إلى نتيجة مفادها أن هناك علاقة قوية بين الذكاء الانفعالي والقيادة الفعالة حيث يذكر Goleman في هذا المجال أن الذكاء الانفعالي عثل قوته ضعف ما تمثله معامل الذكاء في تحديد النجاح. (51)

كما يشير كل من Lombarde & Mecouley إلى أن فشل القادة يعود دائما إلى فقدان أو نقص كفاءات الذكاء الانفعالي. (52)

وحسب Caruso وآخرون يلعب الذكاء الانفعالي دورا بارزا في السلوك القيادي وفعاليته ويتجلى ذلك فيما يلى: (53)

- إن إدراك القائد لانفعالاته وانفعالات الجماعة له تأثير واضح على أدائه في تسيير شؤوهَا.
- أن استعمال القائد للانفعالات وأخذها بعين الاعتبار في تفاعله من شأنه أن ينمي روح التعاون ويخفف من حدة الصراعات في الجماعة.

- إن فهم الانفعالات من قبل القائد يتيح له فهم وجهات نظر أعضاء الجماعة وأن قدرته على إدارة الانفعالات تعني التخفيف من هذه الضغوط النفسية لأفراد الجماعة وحل مشاكلهم.

- في حين يذكر Salovey أن الذكاء الانفعالي يساعدنا في التخطيط بمرونة والإبداع في التفكير كما يوجه انتباهنا ويبث فينا روح المثابرة والتحدي ومقامات العراقيل أي يثير فينا الدافعية الذاتية (S4).

#### د- أهميته في مجال الصحة النفسية:

يلعب الذكاء الانفعالي دورا بالغا في النجاح المهني والسعادة الزوجية والصحة النفسية بصورة عامة فقد أشارت نتائج بحوث أن الأشخاص الذين يعانون من القلق المزمن أو الاكتئاب أو الحزن معرضون للإصابة بأمراض أكثر من المدخنين (55).

كما توصل Jack Blok في دراسته (56) إلى أن الأشخاص دوي الذكاء الانفعالي المرتفع كانوا أكثر تميزا في الجوانب الاجتماعية ولديهم اتجاهات إيجابية نحو أنفسهم ونحو الآخرين.

وحسب Paulo. N. lapes وآخرون فقد بينت بعض الدراسات أن (57): التلاميذ الذين يملكون ذكاء انفعاليا مرتفعا صنفوا من قبل أقراهم بأهم غير عدوانيين، كما صنفوا من قبل أساتذهم بأنه اجتماعيون أكثر من غيرهم.

يرى Salovey بأن الذكاء الانفعالي يلعب دورا كبيرا في مجال العلاقات الإنسانية ودافعية الإنجاز وإدارة الضغوط وحل الصراعات بل في كل مجالات الحياة سواء في الأسرة، المدرسة أو العمل (Salovey). وبعد استعراضه لبعض الدراسات خلص Salovey إلى أن الذكاء الانفعالي يمكن استعماله كمؤشر للتنبؤ في مختلف الميادين كالمدرس — العمل والأسرة، (وق)

كما خلص Brackett إلى أن الذكاء الانفعالي كقدرة عقلية على الأرجح أنه سيأخذ مكانه كأحد المتغيرات المهمة التي ترتبط بالتكيف والأداء في الأسرة – المدرسة

#### خلاصة:

ومكان العمل<sup>(60)</sup>.

لقد تيقن الكثير من العلماء والباحثين أن الذكاء الذي يجب أن نتحدث عنه اليوم هو الذكاء الذي يضمن لنا النجاح والفعالية والأداء المميز فضلا عن التوافق النفسي والاجتماعي في مختلف مجالات الحياة. إن الذكاء الانفعالي أسلوب جديد في تناول للشخصية الإنسانية حيث أخذ بعين الاعتبار كل الجوانب المكونة لها، وأن تفاعل هذه الجوانب مجتمعة ينتج

عنه سلوكا فعالا ومثمرا، وأداء متميزا، مما يعن كفاءة عالية وذلك ما تتطلبه الحياة اليومية المعاصرة. يعتبر الذكاء الانفعالي دعوة صريحة إلى الاهتمام بالمشاعر والعواطف والانفعالات الإنسانية واستعمال ذلك لإرشاد التفكير إلى ما فيه خير الفرد والجماعة.

إن الذكاء الانفعالي مظلة تجتمع تحتها العديد من المهارات المميزة (شخصية، اجتماعية) التي كانت بعيدة عن تناول الذكاء الذهني، حيث تشير الدراسات الحديثة في العلوم العصبية أن الإنسان يملك عقلين: عقل منطقي وعقل عاطفي، فلكي يكون تفكيرنا إيجابيا وقراراتنا سليمة علينا أن نفكر بمنطق والعقل المنطقي في حد ذاته لا يستقيم إلا بمساعدة العقل العاطفي ما دامت أحاسيسنا تسبق عملية التفكير لدينا.

#### الهوامش:

1- مدثر سليم أحمد، الوضع الراهن في بحوث الذكاء. المكتب الجامعي الحديث الإسكندرية 2002. ص 209.

Available at: www. Illinoisleadership.uiuc. edu /.

in Glenn, Geher ,(ed.). The measurement of emotional intelligence. Hauppauge, NY: Nova

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- Mayer, J.D & Salovey, P. The intelligence of emotional intelligence. Intelligence.17.1993. p 433.

<sup>&</sup>lt;sup>3-</sup> Holly .S.C. An exploration of emotional intelligence scores among student, in educational administration endorsement programe.Doctoral dissertation,East tennesse state university .2002.p 17.

<sup>4-</sup> Loc. cit.

<sup>&</sup>lt;sup>5-</sup> Salovey . P & Mayer. J.D .Emotional intelligence, imagination, cognition and personality. 9 (3). 1990. P 186

 $<sup>^{6}</sup>$ - سيد الطوب. د. محمود عمر. الشخصية ( الدافعية والانفعالات ) . ط1، الدار الدولية للاستثمارات الثقافية: مصر. 2000 ص 79.

 $<sup>^{7}</sup>$  - Mayer , J.D et all. Emotional intelligence as a standard intelligence. Emotion, vol.1 N3 .2001 P 233.

 $<sup>^{8}</sup>$ - Mayer .J.D et all. Model of emotional intelligence. in R .Sternberg . Hand book of intelligence, U.K . Cambridge University press 2000 PP 397-398.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>- Mayer, J.D & Salovey, P. what is emotional intelligence? in Salovey. P & Slyter, D.J(eds), Emotional development and emotional intelligence: Educational implication. NY. Basic books.1997 P10.

<sup>&</sup>lt;sup>10-</sup> Galeman.D working with emotional intelligence. NY. Bantam books. 1998 P 317.

<sup>&</sup>lt;sup>11-</sup> Boyatzis, R & Sala, F. assessing emotional intelligence competencies. 2003. P 5.To appear

Science Publisher.

12- Ibid .P 12.

13 Leanard, J.A.The relationship between the emotional intelligence competencies of principals in the Kanawha county school system in west Virginia and their teachers perception of school climat. Doctoral dissertation. West Virginia university. 2003. P 30.

<sup>14</sup>-Mayer,J. D. et all. Emotional intelligence as zeitgeist, as personality and as mental ability. In Bar-on R & Parker, J.D.A (ed.). The hand book of emotional intelligence: theory, development, assessment and application at home, school and in the workplace. San Francisco: Jossey Bass P 102.

عبد الهادي السيد عبده. فاروق السيد عثمان، القياس والاختيارات النفسية، ط1، دارالفكر العربي: القاهرة، -15. 2002.

.71 سليم أحمد مدثر، الوضع الراهن في بحوث الذكاء، مرجع سابق ص $^{-16}$ 

 $^{17-}$  Mayer, J.D et all. Emotional intelligence as a standard intelligence. . Op. cit P 234.

<sup>18-</sup>Mayer. J.D et all. Perceiving affective content in Ambiguous visual stimuli: A component of emotional intelligence .Journal of personality assessment. 54 (3 & 4) 1990 P 727.

<sup>19-</sup> Salovey .P et all. The positive psychology of emotional intelligence. In C.R. Cnyder, Shane

J. Lopez. The hand book of positive psychology (ed.). oxford university press. 2002 P 159.

<sup>20</sup>-Boyatzis. R & Sala. F . Assessing emotional intelligence competencies. Op. cit. P 5.

<sup>21</sup>- Ibid, P 2,

-10 المركز الوطني للوثائق التربوية، الكفاءات. مجلة موعدك التربوي. 5.000 ص -20

<sup>23-</sup> Mayer, J.D & Salovey. P Emotional intelligence and the construction and regulation of feelings. Applied & preventive psychology Cambridge university press.4. 1995 P 197..

<sup>24</sup>-Moyer.J .D et all. Emotional intelligence meets traditional standard for an intelligence,

intelligence. 27. 1999 P 272.

<sup>26-</sup> Leonard. J. A.The relationship between the emotional intelligence competencies of principals in the Kanawha county school system in west Virginia and their teachers perception of school climat. op cit. P 31.

27 -جابر عبد الحميد جابر. الذكاءات المتعددة والفهم، ط1، دار الفكر العربي. القاهرة. 2003 ص09.

11-10 ص ص مرحع سابق، مرحع سابق، ص  $^{28}$ 

<sup>29</sup>- Salovey . p & Mayer .J.D. Emotional intelligence. Imagination cognition and personality .

Op. cit. p 185 -211

- <sup>30</sup>- Leonard .J. A . The relationship between the emotional intelligence competencies of principals in the Kanawha county school system in west Virginia and their teachers perception of school climat. op cit. p 7
- <sup>31</sup>- Eric. A & Emery . J.L: le manager est un psy . paris . édition d organisation .2002.p 120
- <sup>32</sup> -Ibid. p 121
- <sup>33</sup>-Mayer . J.D . A field guide to emotional intelligence. In J.D, Garrochi . G.P, forgas & J. D

Mayer (ed.) .Emotional intelligence in every day life. Pheladelphia , PA/Psychology

press.2001.p p 4-6

- <sup>34</sup>- Ibid. p p.5-6
- <sup>35</sup>- Leonard, J.A. The relationship between the emotional intelligence competencies of principals in the Kanawha county school system in west Virginia and their teachers perception of school climat. op. cit. p 6.
  - <sup>36</sup> الذكاء العاطفي ترجمة ليلي الجبالي، سلسلة عالم المعرفة، ع،262 . مطابع الوطن: الكويت. 2000 ص70
  - <sup>37</sup> صفاء الأعسر د، علاء الدين كفافي، الذكاء الوجداني، دار قباء للطباعة والنشر: القاهرة. ص ص 270-271
    - 217. عبد المجيد نشواني، علم النفس التربوي، ط1، مؤسسة الرسالة بيروت 1998 ص $^{-38}$ 
      - <sup>39</sup> صفاء الأعسر د، علاء الدين كفافي، مرجع سابق ص 263
    - 209 فاروق السيد عثمان، القلق وإدارة الضغوط النفسية ط1 دار الفكر العربي، القاهرة، 2001 ص  $-^{40}$ 
      - -210-209 فاروق السيد عثمان، القلق وإدارة الضغوط النفسية .مرجع سابق ص ص -209-210.
        - 323 صفاء الأعسر، علاء الدين كقافي، الذكاء الوجداني، مرجع سابق ص $^{42}$ 
          - 43 نفس المرجع ص 328
- $^{44}$  باسمة المونلا، قياس العلاقات الاجتماعية وتطبيقاته في ميدان التربوي، ط1 دار العلم للملايين، بيروت  $^{49}$  ص ص $^{8}$   $^{9}$ 
  - $^{45}$  صفاء الأعسر، د. علاء الدين كفافى، الذكاء الوجدانى، مرجع سابق ص  $^{45}$ 
    - <sup>46</sup> نفس المرجع ص 369
    - 47 ليلى الجيالي، الذكاء العاطفي، مرجع سابق، ص117.
- $^{48}$  Salovey. P et all. the positive psychology of emotional intelligence . Op, cit p 159.

 $^{49}$  مدثر سليم أحمد. الوضع الراهن في بحوث الذكاء، مرجع سابق ص ص  $^{53}$  –  $^{53}$ 

Multiple intelligence and leadership. Lawrence Erlbaume associate, Mahwah, New Jersey.

London, 2002 P- P 63 – 65.

 $^{54}$ -Salovey. P & Mayer. J.D. Emotional intelligence. Imagination cognition and personality .Op . cit. P P .199 – 200.

relationship. In P . N lopes et all personality and individual differences. 35. 2003 P 643.

 $<sup>^{50}</sup>$ -Salovey . P et all. The positive psychology of emotional intelligence op cit. p p 160-167.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>-lconard.J. Allen op. Cit. P 10.

<sup>52-</sup>Loc. cit.

 $<sup>^{53}</sup>$ -Caruso, D. R et all . Emotional intelligence and emotional leadership. In Riggio, R. E.

 $<sup>^{\</sup>rm 57}\text{-lopes,P.N.}$  et a Ll . Emotional intelligence, personality, and the perceived quality of social

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>-Salovey .P et al . The positive psychology of emotional intelligence op cit. P 168.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>-Salovey .P & Pezarro, D. A. The value of emotional intelligence. In R.J Sternberg, J. lautrey & T.I. Cubart (ed.). Models of intelligence: international perspective Washington. DC: American psychological association 2003 P 274.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>-Bracket . M . A et al . Integrating emotion and cognition . The role of emotional intelligence university of new Hampshire. USA. 2002. P 21.



مجلَّة الواحات للبحوث والدراسات

ردمد 7163- 1112 العدد 5 (2009) - 155 - 191

http://elwahat.univ-ghardaia.dz

# Ağlığı Ziği

سمية بن عمارة قسم علم النفس المركز الجامعي غرداية غرداية ص ب 455 غرداية 47000, الجزائر

مقدمة

منذ خلق البشرية كانت المرأة دوماً تسعى لكسب مركز مرموق في المجتمع، وبمجئ الإسلام كرم المرأة وأعطها حقوقاً لازالت المرأة الغربية تسعى لها، فبعدما أتيح لها قدراً من التعلم صارت تسعى جاهدة للعمل خارج منزلها لتسهم بطريقة أو بأخرى في الانتعاش الاقتصادي لأسرها والمشاركة بإيجابية في الحياة، إلا أن بتطور الحياة وتعقد متطلباتها فألقى هذا تأثر بضلاله على جميع مناحي الحياة وكانت الأسرة اشد تأثراً بهذا التغير مما يتبادر لأذهاننا بعض التساؤلات.

ما هي طبيعة العلاقة بين تعدد أدوار الأم العاملة وتوافقها الزواجي؟ فما تأثير عمل الأم على العلاقات داخل الأسرة؟ هل لعدد الأبناء والمستوى التعليمي للأم وزوجها وكذا طبيعة عملها وسنها علاقة بالتأزم النفسي للعاملات؟ وما أثره على طبيعة العلاقة بين الزوجة وزوجها؟.

إشكالية الدراسة:

واكب التغير الذي شهده القرن الماضي تغيرات جذرية إيديولوجية وتكنولوجية ارتسمت معالمه في جميع نواحي الحياة الاجتماعية، الاقتصادية، السياسية والدينية، وكانت المرأة أشد تأثراً وأعمق استجابة لهذه التغيرات، ربما لحساسيتها لكل تغيرا يطرأ على الحياة أو لخروجها من منزلها للعمل، ومما لا شك فيه أن مساهمة المرأة في العمل يؤدي بضرورة إلى دفع التحويلية التنموية ويسترع من التنمية الشاملة لذا وجدت المرأة نفسها مدفوعة بعوامل عديدة ومدعومة بعوامل أخرى (اجتماعية واقتصادية ثقافية وحضارية) لتجد بنفسها في معترك العمل بعد أن أتيح لها نصيب من العلم والتعلم حصلت عليه بجدها وجهاده.

بمرور السنين وتوسع متطلبات الحياة العصرية وخاصة فيما يتعلق بالأسرة، واكب شعورها

بزيادة أعباءها وأدوارها وبدأت تواجه ضغوطاً متعددة ترتبط بالأدوار المطلوبة منها، فهي في البيت أم وزوجة، ربّة البيت، راعية للأسرة، مسؤولة عن الأداء والمتابعة والإنجاز، وهي في العمل موظفة مسؤولة عن أداء دورها الوظيفي المهني لا ينبغي التقصير أو التهاون فيه، لأنما ملزمة كالرجل بأداء دورها المهنى بشكل سليم ولذا هي مطالبة بالإخلاص والانضباط وتحقيق الأهداف الوظيفية المطلوبة، من هنا أصبحت المرأة مطالبة بقيام بالدورين وأي تقصير في أحدها فإن أثره يمتد إلى الأطراف الأخرى، وبتداخل هذه الأدوار أحيانا وبتعارضها وتصارعها في الأحيان الأخرى تجد المرأة نفسها في توتر دائم وضغطا مستمرا يعود بالسلب على المرأة نفسها وعلى اليطين بما والمجتمع عموماً. فكثيرا ما تجد نفسها أمام مطالب متعددة وخيارات صعبة قد تكون مستحيلة في بعض الأحيان.

غير أنه استطاعت الكثيرات أن تجد في هذا التعدد تحدياً لقدرتمن وإمكانياتمن فاستطاعت التوفيق بين هذه الأدوار بإيجابية خلافة إلا أن الأخريات عجزن عن الوصول إلى ذلك القدر من النجاح والتوفيق بين أدوارهن المتعددة مما فجر ما سمى بصراع الأدوار لدى الأمهات العاملات الذي استحوذ على اهتمام الكثيرين أمثال [بيرت هيرمان (Herman)، كارولين كوكرينسكي (1973)، وفاطمة الخفاجي (1985)، ومُجَّد آدم سلامة (1980)، وسميرة شند (2000)، وابتسام مُحُد الحلواني (2002)، وإحسان آمين (2003).

صراع للأدوار الذي بدوره أوجد العاملات يتعايشن مع الدور بكل رضا فيقمن بالدور الأنثوي التقليدي داخل البيت ويتقبلن العمل خارجه كضرورة للتحقيق الأمن النفسي والاقتصادي ولإثبات الذات، إلا أن البعض الآخر فشلن في تحقيق مرادهن وظهرت أعراضه في التوتر والقلق المستمر والمرضى والكثير من الأعراض اللاتوافقية المتباينة التي أظهرته بعض الدراسات العربية والأجنبية كدراسة (إجلال محرم، 1973) (دراسة جودبيت ألبيرت وماري ريتشارديسون، 1970) (دوثي نيفيل وساندرادميكو Nevill, Daminco، 1977) (فيلدا أندروس، 1990) (هوفان، 1992) (سميرة مُحَد شند، 2000) (إبتسام عبد الرحمان حلواني، 2002) (هناء إبراهيم أبوشهبة، 2004).

بيد أن الدراسات السابقة والتي استعرضناها سابقا ركزت على أسباب تعدد الأدوار لدى المرأة العاملة ولكن لم تحاول الكشف عن أثر صراع تعدد الأدوار وتداخله على صعيد المرأة الاجتماعي وعلى اليطين بها وفي مقدمتهم زوجها بحكم ما يلعبه من دور هام وجوهري في التوافق الزواجي.

فالعاملة ارتقت بصورة المرأة من دورها التقليدي والهامشي إلى عاملة منافسة تتمتع

157

سمية بن عمارة

بقدر كبير من التحرر والسلطة والايجابية ففسح المجال للتحدث عن طبيعة العلاقة بين الرجل والمرأة العاملة في ظل هذه الظروف غير معتادة عن دورها التقليدي ومدى تحقق القدر الكافي من الرضا الزواجي والسعادة بين الزوجين.

من هنا وجد مفهوم التوافق الزواجي اهتمام الكثيرين؛ وجاءت الكثير من الدراسات دليلا واضحاً عن ذلك كدراسة (مديحة منصور سليم الدسوقي، 1993) (محمن، 1998) (مراد بوقطابة، 2000) (أسماء بنت عبد العزيز، 2002) (ظريف شوقي محجد الرحمن، 2003) (نادية فواز، 2004).

فخروج المرأة للعمل أوجدها بين قوى ثلاث أولها زوج يحبها ويحترمها ويرى فيها الزوجة والسند ولديه حقوق لابد أن تلبى لوصول بالحياة الزوجية إلى قمة السعادة و الرضا بين الزوجين، وثانيها أولاد يلزمهم رعاية وحنان ومن حقهم تنشئة أسرية على أحسن مستوى وثالثها عاملة خرجت للعمل بدافع وإرادة لتحقيق ذاها وحبا للظهور وحاجة للانتماء ولإيجاد مكانة معينة ولدوافع نفسية واجتماعية أخرى فقد وجدت المرأة نفسها أمام حاجات أساسية ومتكاملة في آن واحد وتسعى جاهدة للتوفيق بينهم لتنعم بالأمان والراحة النفسية والزوجية.

وجود المرأة في هذا المعترك ومواجهتها لجميع الأزمات والضغوط يضاعف حتماً من حدة صراع الأدوار لديها والذي بدوره ينعكس سلبا على توافقها الزواجي والأسري.

من هذا المنطلق تعلوا بعض الأصوات التي تنادي من حين لآخر بعودها إلى المنزل، ومن هنا جاءت هذه الدراسة لتكشف عن العلاقة ا تملة بين صراع الأدوار لدى الأمهات العاملات بالتوافق الزواجي في ظل بعض المتغيرات الوسيطة لعينة الدراسة وهذا امتدادا لبعض الدراسات السابقة كدراسة (أودري وهل، 1965) (دوجلاس هول وفرانسيس جوردن، الدراسات السابقة كدراسة (أودري وهل، 1965) (دوجلاس هول وفرانسيس جوردن، 1973) (كارول هولاهان وجلبيرت Holahan Guilbert (نيوكلاس بيوتل وجيفري جيربنهان 1983) (جلينا سبيتر، 1980 Spritze) (كامليا إبراهيم عبد الفتاح، جيربنهان 1983) (إحسان أمين، 2003) (أسماء بنت عبد العزيز، 2002).

فقد حظي موضوع صراع الأدوار لدى المرأة العاملة بالعديد من الدراسات التي

تناولته من زوايا مختلفة، غير أن صراع الأدوار وما يرتبط به من اضطرابات نفسية واجتماعية وأسرية بالنسبة للمرأة العاملة لم يحظى بنفس القدر من الكافي في الجزائر وكانت

سمية بن عمارة

الدراسات حوله قليلة جدا ولهذا جاء هذا البحث المتواضع ليدعم هذا النقص ويزكي المكتبة الجامعية لمعرفة طبيعة العلاقة بين صراع الأدوار لدى الأم العاملة بتوافقها الزواجي في ظل بعض المتغيرات.

من هذا المنطلق حاول البحث الحالي البحث والتقصي عن إمكانية وجود علاقة بين الأدوار المسندة للمرأة بتوافقها الزواجي، لذا تمحورت إشكالية بحث على النحو التالي:

- هل هناك علاقة بين صراع الأدوار والتوافق الزواجي لدى الأمهات العاملات؟

1- هل توجد فروق ذات دلالة إحصائية في صراع الأدوار بين الأمهات العاملات باختلاف ساعات عملهن؟

2- هل توجد فروق ذات دلالة إحصائية في صراع الأدوار بين الأمهات العاملات باختلاف مستواهن التعليمي؟

3- هل توجد فروق ذات دلالة إحصائية في صراع الأدوار بين الأمهات العاملات باختلاف عدد أولدهن؟

4- هل توجد فروق ذات دلالة إحصائية في صراع الأدوار بين الأمهات باختلاف سنهن؟

5- هل توجد فروق ذات دلالة إحصائية في صراع الأدوار بين الأمهات العاملات باختلاف مستوى أزواجهن التعليمي؟

حدود الدراسة: تتحدد الدراسة الحالية في بأربع حدود وهي:

أالحدود الأكادعية:

تتحدد الدراسة الحالية بحدود علم النفس الاجتماعي وتتناول دراسة نفسية واجتماعية لتصور الأم العاملة في ضوء تداخل أدوارها وتوافقها الزواجي، وتتجه لمعرفة و تحليل مفهوم صراع الأدوار واحد من المفاهيم النفسية والاجتماعية المركبة التي تضرب جذورها في عمق الدراسات النفسية الاجتماعية.

كما أن تعلم الفرد الأدوار الاجتماعية المختلفة التي يلعبها في المجتمع وتجنب صراع الأدوار يعد من أهم التطبيقات العملية الكبرى لعلم النفس الاجتماعي (حامد عبد السلام زهران، 2000، ص: 41)

ب– الحدود المكانية:

تمثلت حدود دراستنا المكانية في الأماكن المبينة في الملحق رقم (1).

ج- الحدود الزمانية:

سمية بن عمارة

تتحدد حدود دراستنا الحالية في الفترة الممتدة بين 5/3/2007 إلى 2007/6/7 للدراسة الأساسية.

د- الحدود البشرية:

تمثلت حدود دراستنا البشرية في 220 امرأة عاملة من بلدية ورقلة بمتوسط عمر زمني يقدر ب 35 سنة.

فرضيات الدراسة:

لإيجاد الحلول المؤقتة للتساؤلات المطروحة في إشكالية ومتغيراتها، لذا نقترح الفرضيات التالية:

- هناك علاقة بين صراع الأدوار والتوافق الزواجي لدى الأمهات العاملات.
- 1- لا توجد فروق ذات دلالة إحصائية في صراع الأدوار بين الأمهات العاملات باختلاف ساعات عملهن.
- 2- لا توجد فروق ذات دلالة إحصائية في صراع الأدوار بين الأمهات العاملات باختلاف مستواهن التعليمي.
- 3- لا توجد فروق ذات دلالة إحصائية في صراع الأدوار بين الأمهات العاملات باختلاف عدد أولدهن.
  - 4- لا توجد فروق ذات دلالة إحصائية في صراع الأدوار بين الأمهات باختلاف سنهن.
- 5- لا توجد فروق ذات دلالة إحصائية في صراع الأدوار بين الأمهات العاملات باختلاف مستوى أزواجهن التعليمي.

التعريفات الإجرائية لمفاهيم الدراسة.

أ- الأدوار لدى الأم العاملة:

هي التصورات المرأة لذاتها ولعلاقتها بزوجها، أولادها، عملها ونظرتها لواجباتها المنزلية والتوقعات المتعارضة التي تنتظر من الأم العاملة اتجاه أدائها لأدوارها كزوجة وأم وعاملة نتيجة تعدد أدوارها مع الشعور بعدم الاستطاعة تحقيق هذه المطالب أو الاستجابة للمختلف التوقعات في آن واحد وهذا وفقا للاستمارة المعدة في هذا الشأن.

ب-الأم العاملة:

هي الزوجة المنجبة التي تزاول مهنة منتظمة ومشروعة خارج المنزل وترتبط بمواعيد عمل محدودة، وتقوم بدور الزوجة والأم والعاملة في آن واحد، ولديها طفل على الأقل يقيم

معها وسنها يتراوح بين 20 و50 سنة.

ج-التوافق الزواجي:

كما عرفه (عُدَّ بيومي خليل، 1998) على أنه درجة التواصل الفكري والوجداني والعاطفي والجنسي بين الزوجين بما يحقق لهما اتخاذ الأساليب توافقية سوية تساعديهما على تخطي ما يعترض حياتهما الزوجية من عقبات وتحقيق أقصى قدر ممكن من السعادة والرضا.

تقدر درجة التوافق الزاوجي ب 110 فما فوق ويقدر اللاتوافق الزواجي ب 95 فأقل على بنود الاختيار. (مُحَد بيومي خليل، 1998، ص 21)

د- ساعات العمل (مدة العمل):

هو عدد ساعات العمل الأسبوعية التي تقضيها المرأة في عملها ويتحدد من خلال مواعيد العمل الرسمية لجهة العمل.

ه - عمل طول الوقت:

حسب (سميرة محمَّد شند، 2000) وهو ما زاد عن 30 ساعة أسبوعيا كما حددته دراسة دنيس ووليام بيلبي (1988).

و - عمل بعض الوقت:

ما يتراوح بين 20 إلى 30 ساعة عمل أسبوعيا حسب ما حددته دراسة (دنيس بيليي ووليام يليي، 1988). (سميرة محمَّد شند، 2000، ص: 2)

ي- المستوى التعليمي:

✓ التعليم مرتفع: يمثل العاملات اللائي لديهن مستوى ثانوي وجامعي.

✓ التعليم منخفض: يمثل العاملات اللائي لديهن مستوى متوسط وابتدائي.

الجانب النظري:

الأمهات العاملات:

أدت التغيرات التكنولوجية التي شهدنها إلى تغيير الاتجاه نحو عمل المرأة، فصار

الشباب والكبار والصغار يحبذون عملها، وخاصة الشباب المقبل على الزواج.

لكن بعد سنوات عديدة التي قضتها المرأة بين البيت والعمل أشارت بعض الدراسات أن النساء أقل إنتاجية من الرجال وانطلقوا من فكرة أن "النساء المتزوجات فضلا عن كثرة

سمية بن عمارة

العيابات والتأخر عن العمل ومواعيد الرسمية، فإنها تواجه مشكلة التوفيق بين أداء جميع مسؤولياتها العائلية والمهنية. (نخبة من المؤلفين، 2004، ص 264)

لم يكن عدم التأييد الكامل لاشتغالها بل عدم الترحيب بالفكرة من الأصل عائقاً إضافي يخلق التوتر النفسي يضاف إلى مسؤوليتها الأخرى، فلا غريب أن نجد إحدى هذه العاملات تنهار وتتخلى مجبرة عن كل شيء، ففي دراسة أردنية وجد أن 41 من النساء المتزوجات يشعرن بالتوتر ولم يعد باستطاعتهن الوظيفة وأن أكثر العوامل المساهمة والمشركة التي برزت أن أزواجهن يرفضن مساعدتمن في أعمال المنزل (هنري عزام، 1982، ص 27)، إذا وجدت فروق في إنجاز أعمال المنزل بين المتزوجات المتفرغات والمتزوجات العاملات، فعندما تكون الزوجة بعيدة عن المنزل معظم ساعات النهار فإنما تواجه أعباء الدورين في نفس الوقت "فتحت هذا الضغط والأجواء المشحونة يشعر الزوج أنه ملتزم بمساعدة زوجته في أعمال المنزل" (سناء الخولي، 1984، ص: 206)، مما لا شك فيه أن حياة المرأة العاملة شاقة وعسيرة إذا ما قرنت بالمرأة الملكثة في البيت يستطيع الزوج إنقاذ الموقف بتخفيف العبء الجسماني عنها، وأن يقلل إلى الحد الأدنى من درجة الاستياء والعزوف الموجه له نتيجة عدم المشاركة والإسهام معها في أعمال المنزل.

لعل كل هذا حدث نتيجة تعدد الأدوار المرأة العاملة وزخم مسؤوليتها فقد ورد في مجلة حضارة الإسلام "أن بريطانيا قررت عدم القبول طلب المرأة المتزوجة للعمل، إلا بعد اكتفاء الرجال أولاً، لأن توظيفهن أدى إلى بطالة عدد كبير من الرجال" (مصطفى السباعي، 1984، ص 265).

لذا ينظر إلى عمل المتزوجات والأمهات خاصة أنه في الدرجة ثانية بعد عمل الرجل، لأنها مطالبة بالتزامات أهم من مزاحمة الرجال في أعمالهم – إلا للضرورة –

يرى (عبد الحميد إسماعيل الأنصاري، 2000، ص:86) لا يكون دوام المرأة في عملها مساوياً لدوام الرجل، بحكم المهام والأعمال المطالبة بها عند عودتها للمنزل آخر اليوم.

فقد وجدت (ابتسام مرعي، 1990) أن العاملة المتزوجة تعاني من إرهاق جسدي ونفسي ناجم عن الجمع بين المنزل والعمل خرجه بالإضافة إلى أن لديها أطفال تخاف عليهم من فساد تربيهم، وتميعها في دور الحضانة وغيرها (عبد الله الجيدل، 2002، ص 21). إلا أنه ثمة بعداً إيجابي لعملها برز بتعدد أدوارها فأصبحت مسؤولة عن كل متطلبات الأسرة من مأكل وشرب وعلاج وتعليم للأولاد...إلخ (عُمَّد أحمد يومي، 2002، ص 166)، كما أنه يبعد الزوج عن دوره التقليدي ويسهم بجهد داخل المنزل ويعطي دفعاً للأولاد وتحررهم وزرع الثقة بأنفسهم وتحملهم المسؤولية وهذا مالا نجده

سمية بن عمارة

عند أبناء وزوج غير عاملات. (باسم مُحَد ولي، 2004، ص 478).

نستنتج أن الأمهات العاملات برغم من دورهن الإيجابي في مساهمة التنمية البشرية والاقتصادية والحضارية الشاملة وفي إرساء القيم المتجددة والمعاصرة وهذا ليس غريبا ونحن في زمن العولمة، إلا أنه زاد من حدة مسؤوليات العاملة وانعكس عليها بالسلب وبالاتوافق نفسي وأسري أحيانا، لذا نحن مطالبين جميعاً للفهم المرأة العاملة والإحساس بحا وبمعاناتها، ودعمها نفسياً وإدماجها اجتماعياً للوصول بحا لصرح الصحة وتقليل من الأزمات والاضطرابات الناجمة عن تلاطمهم في نطاق الحياة الواسعة.

الزوجة الأم في معترك البيت والعمل:

يعتبر خروج الأم لمجال العمل قفزة نوعية في التنمية الشاملة لما تقدمه من فائدة في سبيل الانتعاش الاقتصادي للأسرة وخصوصاً ازدهارها.

هذا العمل الذاتي يراه (مصطفى السباعي، 1984 ص: 271) على أنه سلاح ذو حدين فهو من ناحية يسد الفرص أمام بعض الرجال ومن ناحية أخرى يقلل الاعتناء بالبيوت والاهتمام بالأطفال والزوج.

بناءاً على هذا القول يتردد في الأذهان سؤالين في غاية الأهمية:

ما هي الآثار المترتبة على ازدواجية أدوار المرأة ؟ وهل أن تعدد الأدوار نعمة أو نقمة ؟

ففي هذا الصدد أجريت العديد من الدراسات والأبحاث التي خلصت في النهاية إلى أن سعي المرأة والزوجة الأم خصوصاً من أجل تحقيق ذاتها ووجودها بين دور الأنثى ودور العاملة أصبحت أزمتها الحقيقية تتمثل في إحساسها المتمزق...بين دورين والإحساس بالعجز في كلاهما في الكثير من الأحيان. (MOSTAFA BOUTEFNON CHET, 1982, P:250)

فخروجها للعمل زاد من أدوارها وحدة أعبائها وأوجدها في معترك العمل، الزوج، الأبناء والمنزل؛ والذي أثقل كاهلها هو تداخل هذه الأدوار وصراعها الأحياناً.

فالدور المختلط المعالم والمتضمن مهام متباينة أوجدها في الميدان بدافع قيم اجتماعية جديدة والتطور الراهن بسبب الحركات المنددة لعملها، علاوة عن وضعها المعهود والأساسي كزوجة وأم ومدبرة للمنزل وشؤونه، فلا محالة أن تجد متطلبات متعارضة مما يجعلها تقع في حيرة شديدة لوجودها أمام المطلب وعكسه في آن واحد. علماً أن الدراسات والأبحاث الميدانية رجحت العمل أحياناً والمزل والزوج أحياناً أخرى.

ففي مقال نشرته مجلة العربية للإدارة (2002) أن العمل والأداء الوظيفي للأم ينعكس

على أدائها كزوجة فيترتب عنه إهمال الرعاية النفسية التربوية للأبناء وعدم توجيهيهم، وعدم إشباع حاجاتهم للحنان مع الشعور بالقلق والاضطراب النفسي... إلخ بالإضافة إلى مشكلات زواجية وأسرية أخرى. زيادة عن تعرضها إلى أمراض نفسية وحالات الانهيار العصبي بسبب الضغوط والمسؤوليات كثيرة مما أفقدهن القدرة على التركيز. (عايدة أبو صايمة، 1997، ص 164)

كما أن حدة المعاناة تصل إلى حد عودتما إلى المنزل بعد يوم شاق لتجد زوجها وأولادها في انتظارها، وهذا الانتظار الذي لا يجلو من التذمر والرفض وإشعارها بالنقص والتقصير بواجباتما المنزلية كزوجة وأم والمربيات اللواتي يزدن إحساسها بتأنيب الضمير كونما تترك لهن مهمة تربية الأولاد والاهتمام بهم. (في القطرجي، 2004). بالإضافة إلى عدم تنازل الرجل عن أي حق منحه إياه الشرع والعادة والتقليد، لذلك فهو يرفض أن يقوم بأي مساعدة لا تتناسب ودور الطبيعي، فتجد المرأة نفسها تعيش عبء خيارها الدور المزدوج لوحدها ولا تحصل على أي دعم ومساعدة. فهذا التداخل والتشابك للأدوار والمهام دّب في نفسها صراع عنيف بين مغريات الحياة العاملة وبين حنينها إلى الاستقرار وبناء بيت تنعم فيه بالسعادة والهناء. (عباس محمود عوض، 2002، ص 237)

أما (ابتسام الحلواني، 2002، ص 72) فترجح عمل الأم خارج منزلها ترى فيه بعداً إيجابياً للمرأة إذ أن يمدها بالثقة بالنفس وتحقيق التوازن النفسي والشعور بالأمان وارتفاع مستوى الأداء العملي، واكتساب مهارات عملية وبناء الشخصية بالإضافة إلى ارتفاع مستوى اهتمامها بتنشئة أبنائها وانعكس العمل على شخصيتها ثما يزيدها قوة في الرأي بالشكل الذي يخدم المصلحة العامة للعمل والأسرة.

كما أن العمل يشعر العاملات بتفوقهن على ربات البيوت إلا أنهن في الوقت ذاته يحسدهن عليه وهي غالباً ما تشعر أنها في وضع وسط بين مفهوم ربة البيت ومفهوم الزوجة الأم العاملة إذ لكون مصدراً للنقد شديد من غير العاملات وا يطين بما عموماً (عزة عبد الفتاح الجوهري، 1994، ص 341).

فنستنتج أن تعدد الأدوار يتطلب من العاملة إبداء أساليب سلوكية متسقة في أداء كل دور، وإمكانية الفصل بين دور الأم داخل الأسرة وخارجها وليس الغرض ترجيح دور عن الآخر، بل المهم أن وجودها ضمن هذا المعترك لا يحدث لها سوء توافق في شخصيتها ويضع بصمته السلبية في علاقاتها مع الآخرين وفي حياتها النفسية والاجتماعية وفي تواصلها مع اليطين بما ومن ثمة.../... هل ما ندعو إليه مستحيل في ظل مجتمع تكثر فيه التناقضات في البيت الواحد

سمية بن عمارة

وحتى في الذات الواحدة؟

صراع الأدوار والأم العاملة:

بمواكبة المرأة لمعالم الحضارة الحديثة والتقدم التكنولوجي جاء خروجها للعمل نقلة وهزة في حياتهما وحياة الله يطين بها، ولم تظهر آثاره إلا بعد وجودها في كنف أسرة وزوج وأولاد.

فوجود المرأة ضمن دورا أساسي وطبيعي ودور جديد وثاني تحاول البروز به لا محالة، خلق لها بعض المنعطفات والعراقيل في الكثير من الأحيان، ووجدت في هذا التعدد للوظائف والمهام ذاتما وكيانما، إدراكا منها لوضعها.

بيد أن الأخريات لم يستطعن تحقيق هذه المعادلة ولم يجدن أنفسهن وسط هذا التعدد والتداخل للمهام والوظائف، وعليه فكان بروز صراع الأدوار في ظل هذه الظروف حتمية لا بد منها، بين متطلبات داخل المنزل وخارجه، وبين أدوار مفروطة وأخرى مختارة، وبين وضع حقيقى ووضع أخر منتظر.

فأدى هذا الصراع للأدوار في صورته السلبية ب57% من النساء السعوديات إلى الاكتئاب بسبب عدم التوفيق بين مسؤولياتهم الأسرية والوظيفية. (ناهد ياشطح، 2003)، فهو ينهك طاقة العاملة ويستنفذ وقتها وقوتها ويرمي بها في قبضة ضغوط العمل ومتطلبات الزوج والأبناء وإلحاحهم وكذا جماعات الرفاق والزملاء.

فتتعرض المرأة للضغط نفسي حاد ناتج عن تعدد المهام وتصارعها، ويزداد هذا الضغط من وجهة نظر (نادية الفواز، 2004) عندما لا يقدر الزوج الدور العظيم الذي تقوم به المرأة ويعاونها اتجاهه بحكم أنه شريك الحياة ومجبرا للتوافق معها في جميع مواقف الحياة، فترى أنه يزداد نتيجة أنانية الرجل وتغلب المصلحة الخاصة لديه، وأن هناك رجال يتذكرون حقوقهم وينسون ما عليهم من واجبات.

بالإضافة على أن الزوجة العاملة تسعى دوما لأن تكون دوما أحسن في رأي

زوجها، وأن تحافظ على نظراته لها وتسعى جاهدة لإرضائه وتلبية جميع حقوقه وواجباته، حتى لو كان هذا كله على حساب طاقتها وجهدها وراحتها النفسية والجسدية فالزوجة العاملة في حاجة دائمة للسند الزوج ودعمه، وتفهم وضعيتها والإحساس بما ككائن اجتماعي يمثل جانب ضروري لحياته.

من جهة أخرى فالأم العاملة ترى أن تضارب الأدوار أدى إلى فتور العلاقة بينها وبين

أولادها وتقلص دورها إلى حد بعيد، فالعلاقة بينهما بمثابة ركيزة الأساسية في النمو الاجتماعي والانفعالي المبكر، ولها تأثير مباشرا على الطفل أكثر من أي علاقة أخرى (أمين عبد المطلب القريطي، 1998، ص 472) كشفت بعض الدراسات أن 79% من أفراد عينة البحث للمصريات عاملات قررن أن عملهن يؤثر على أدائهن لواجباتهن نحو أزواجهن وأسرتهن عموما. (المرجع السابق، ص 473) وتصبح العلاقة مع الأبناء تميزها السطحية والعنف إذ ترى (شكوه نوابي نزاد، 2005) أن حصيلة عمل الأم ورعايتها لأبنائها تتأثر إلى حد بعيد بنوع العمل الذي تؤديه خارج المنزل فواقعها المهني ومدى الالتزامات المطالبة بما، يحدث حالة إرهاق جسمي ونفسية جراء عملها مما يفقدها الثقة بالنفس ويترك آثارا سلبية على علاقتها بأبنائها وسلوكها معهم.

غير بعيدا عن هذا فصراع الأدوار يأخذ بالعاملة إلى أبعد الأفق إدا كان في صورته الطبيعية المتزنة ويعطيها إحساسا بنفسها وإنجازاتها ويدفعها نحو التقدم وتألق.

ووجد في بعض الدراسات أن عمل ومتطلباته يزيد من ثقة الأم بنفسها و بأمنها النفسي، وإن إمكانية العاملة للفك وتخلص هذا الصراع والتداخل لأدوار ممكنة واستطاعت التغلب على هذه المشكلة لأنها تعودت الاعتماد على النفس وتنظيم الوقت لذلك ولأن مشاعر الذنب لتغيبها عن أولادها وزوجها مما يجعلها تضاعف مجهودها لتعويضهم المزيد من الرعاية وهذا حسب دراسة عايد الوريكات في الأردن (2002) والمهم في الأمر أن صراع الأدوار وتضاربها هو العامل الأساسي لفقدان المرأة لاتزانها النفسي والانفعال والاضطراب الناشئ بين المرأة ربة البيت يكون اهتماما الأول الزوج والأبناء وبين المرأة العاملة متطلبات عملها تأخذ اهتماماتها وباقي وقتها.

فلا بد للأم العاملة محاولة ترتيب أدوارها تبعا للأولويات وأن تحاول اللجوء للاسترخاء للتخفيف من حدة التوترات وأن تحاول إبعاد العمل ومستلزماته قدر الإمكان عن حياتها الأسرية.

- التوافق الزواجي ومؤشراته:

يعتبر التوافق الزواجي و السعادة ليس عملية مصادفة أو عملية عشوائية، ولكنها ثمرة سلوك قصدي وعمدي في معظمه يصدر من كل زوج بمدف إسعاد الزوج الآخر.

لعل هذا المعنى للتوافق الزواجي هو وجهة نظر واحدة من بين وجهات النظر والاتجاهات النظرية التي حاولت الكثير للتعريف هذا المصطلح والإحاطة به.

لذا نجد عدة تعريفات تظهر وجهة نظر والإطار المرجعي لصاحبه فمثلا عرفه (علاء الدين الكفافي، 1999، ص 431) على أنه "عمل كل زوج على تحقيق حاجات وإشباع رغبات الطرف الآخر، وأن يشعر بحذه المشاعر الإيجابية، وبأنه حريص على سعادته وهنائه، وأنه يدخر وسعاً في العمل كل ما يشيع البهجة في نفسه، وعمل كل ما يمكن عمله لتستمر مؤسسة الزواج قائمة مؤدية لوظائفها للزوجين وللآخرين والمجتمع".

كما يراه ظريف شوقي فرج "أنه حالة وجدانية تعبر على مدى تقبل العلاقة الزوجية وتعكس طبيعة التفاعلات المتبادلة بين الزوجين في مجالا ت مختلفة، التي تتسم بالشعور بمدى إشباع الجنسي والتجانس الفكرية والتشابه القيمي والتعبير المتبادل على المشاعر الوجدانية، والاتفاق حول الأساليب تنشئة الاطفال واحترام الأسرة والطرف الآخر، وإظهار الحرص على العلاقة" (طريف شوقي فرج، 1998، ص 354).

يلاحظ في هذان التعريفان السابقان أن التوافق الزواجي بمثابة الرابط والعقد بين الطرفين يضع لهما خطوط وشروط لا بد من بلوغها للحصول على التوافق الزواجي السليم وتنعم بالسعادة الزوجية.

في نفس المقاربة يرى كل من (جابر عبد الحميد وعلاء الدين الكفافي، 1992، ص: 277) أن التوافق الزواجي Maritol-Adjustment "بأنه القدرة على الوفاء بمتطلبات الزواج، وخاصة فيما يأتي: مشاركة خبرات والاهتمامات والقيم، احترام فردية الشريك وحاجاته وأهدافه ومزاجه وا افظة على الخطوط المفتوحة للاتصال والتعبير عن المشاعر وتوضيح الأدوار والمسؤوليات، وكذلك التعاون في الاتحاد في القرارات وحل المشكلات وتربية الأطفال والحصول على اشباع جنسي متبادل".

عرفته (أسماء بنت عبد العزيز حسين، 2002) التوافق الزواجي أنه: "التحرر النسبي بين الزوج والزوجة على الموضوعات الحيوية المتعلقة بحياتهما المشتركة والمشاركة في الأعمال والأنشطة المشتركة وتبادل العواطف والاحترام المتبادل".

أما عبد المطلب القريطي فيشير على أن التوافق الزواجي "ايتعلق بدرجة التناغم والتواصل العقلي والعاطفي والجنسي بين الزوجين بما يساعدهما على بناء علاقات زواجية الثابتة و المستقرة وعلى الشعور بالرضا والسعادة ويعنيهما على تحقيق التوقعات الزواجية ومواجهة ما يتصل بحياتهما المشتركة من صعوبات ومشكلات وصراعات" (عبد المطلب أمين القريطي، 1998، ص 65)

وعليه نستنتج أن التوافق الزواجي يتضمن السعادة والرضا الزواجي والمتمثل في

سمية بن عمارة

الاختيار المناسب للزواج والاستعداد للحياة الزوجية والدخول فيها بحب متبادل وبتوقعات مسطرة، أملهم بلوغها، كما يكون هذين الزوجين لديهم ميل لتجنب المشكلات وحلها والتحرر النسبي من الصراع على الموضوعات الحيوية المتعلقة بحياتهما، ويكون كذلك في الآراء وتماسك والتعبيرات والاهتمامات والإدراك المتبادل وإشباع جميع حاجاتهما الأساسية والنفسية والجنسية حيث يتحقق لهما السعادة والتوافق السليم والسير بمؤسسة الزواج نحو النجاح وتحقيق الأهداف.

رغم تعدد المفاهيم والتصورات للإحاطة بالمعنى الحقيقي له، إلا أنه يظهر في عدة مؤشرات ودلائل نستطيع بواسطتها الحكم عن مدى الرضا الزواجي والسعادة الزوجية والوصول إلى قمة التوافق الزواجي، يرى (عُدَّ السيد عبد الرحمن، 1998، ص 12) أن التوافق الزوجي هو سلسلة من الخطوات تبدأ عندما يشعر الزوجين بحاجة ما تلح في إشباعها أو دافع يسعى لإرضائه، وينتهي عندما تشبع هذه الحاجة ويرضى الدافع، يتبين بدايتها ونهايتها، ويقوم الفرد بمحاولات عديدة يجاهد فيها لتخطي العقبات التي تحول دون الإشباع الفوري والمباشر لحاجاتهما.

أما (صالح بن إبراهيم الصيغ، 2005) يرى أن أهم مؤشرًا للتوافق الزواجي السليم هو الاختيار الناجح للزوج والزوجة لبعضهما وإدراك كل منهما الآخر ومعرفة التوقعات والتصورات مستقبل العلاقة الزوجية كما أن التقارب بين الزوجين في السن والمستوى التعليمي والاجتماعي والاقتصادي جميعها مؤهلات ومؤشرات تنشى بالتوافق الزوجي بالإضافة إلى أن التواصل المباشر والمستمر بين الزوجين، وتقبل كل طرف الآخر، والاتزان العاطفي والانفعالي للعلاقة الزوجية وفي هذا الشأن يرى روبرت بيل Bil يزلي بور Bowr أن مؤشرات ودلائل التوافق الزواجي هي الاستعداد والإدراك والاختيار الجيد والاتصال والتفاعل وحب وتكامل الادوار (حامد عبد السلام زهران،1997، ص 461)

اختصرت (كاميليا إبراهيم عبد الفتاح، 1990، ص 262) أن مؤشرات التوافق الزواجي هي:

1- إحساس كل من الزوجين بوحدة الأسرة وتكاملها.

2- نظرة كل من الزوجين للآخر.

3- الاتفاق بين الزوجين في تقبل قيم جديدة.

كما أن الاحتفاظ بعاطفة إيجابية وتقبل الطرف الآخر والإدراك الجيد لكل منهما يعد جميعهم مؤشرا دالا للتوافق الزواجي.

سمية بن عمارة

يلاحظ عموماً أن مؤشرات التوافق الزواجي مذبذبة حيث تقبط مع التوترات والخلافات ودرجة التفكك التي تقضي عليه تماما، كما أن مؤشرات التوافق الزواجي تختلف في نوعها وحدتما وأثرها من أزواج إلى آخرون، وحتى عند الزوج الواحد فالقضية تخضع إلى الطروف والآلية الزمنية.

# - التوافق الزواجي للعاملات:

تعمل الفتاة دائما بأي دافع كان للمساهمة في انتعاش الأسرة وازدهار المجتمع ولإثبات ذاها أحيانا، ويعتبر عملها محطة ضرورية للمواصلة الحياة والتوافق معها، غير أن بزواجها وإنجاب أولاد يصبح العمل في حياتها محل أنظار الكثيرين أولهم زوجها.

نلاحظ أن هناك اتجاهات حول العلاقة التي ترتبط العاملة بتوافقها الزواجي واستقرار أسرتها، ونحن مجبرين على الإجابة عن التساؤل التالى:

- هل عمل الزوجة يكون مصدرا لسوء توافقها الزواجي؟

ومن هناك نرى أنه قد انبثق اتجاهان حول مسألة عملها وهما:

الاتجاه الأول: يلاحظ فيه ترحيب الأزواج وباقي أفراد الأسرة بعمل الأم، ويعتبرونه مصدرا هاماً وأساسياً للزيادة الدخل ورفع مستوى المعيشة فيها، وتؤكد معظم الأسر أنه ليس هناك دليلا واضح عن الأثر السبئ لعمل الزوجة الأم على الأسرة عموماً. (سناء الخولي، 1986، ص 301)

كما أن برتيك يذكر في هذا الشأن أن عمل الزوجة في ظل الحياة الزوجية أعطاها وميزها بثلاث أدوار في آن واحد وهي:

- دور الزوجة الأم: وهو دور تقليدي فعالمها يحدد بمنزلها وأسرتها ومن مزاياه الأمن وحق المساندة والاحترام كزوجة والطاعة كأم، وتمارس بعض السلطة.
- دور الرفيق: ومن مظاهره الأساسية أن تجد الزوجة من الوقت أمامها للمشاركة بنجاح زوجها وحصولها على استجابات رومانتيكية وعاطفية كبيرة.
- دور الشريك: وهو أكثر وضوحا في الأسر التي يكون فيها الزوج والزوجة على مستوى عال من التعليم وتقبل المسؤوليات متساوية مع الرجل. (نخبة من المؤلفين 2004، ص 113)

نلاحظ أن عمل الزوجة يساعد في إحداث التوافق الزواجي والسعادة الزوجية.

فمثلا أثبتت دراسة (بسيت أحمد، 2004) أن الوضع الوظيفي والمهني للزوجة يعتبر عاملا مهما ورئيسيا في صحة الرجل وخاصة فيما يتعلق بصحته النفسية وتوافقه الزواجي.

سمية بن عمارة

بالإضافة إلى أن عمل الزوجة يخفف من حدة التبعية للرجل ونقص مسؤولياته وتكامل الاسرة نتيجة التعاون ومشاركة بين الرجل والمرأة في المساهمة في كل مجالات الحياة العائلية. (أحمد يحي عبد الحميد، 1998، ص 100). كما يرى بعض الازواج أن عمل الزوجة سببه أمر مادي محض وهو السبب الرئيسي الذي يدفع الزوجات إلى الالتحاق بالعمل ويبرز أزوجهن أنه لا يؤثر على التوافق الزواجي بحكم أن:

- \* المرأة العاملة قادرة على تحمل المسؤولية ومواجهة الصعاب.
- \* المرأة العاملة أقدر على مساعدة الزوج والإنفاق على الأسرة.
  - \* إن عمل الزوجة يساعد على رفع مستوى معيشة الأسرة.
    - \* عمل الزوجة ضمان لمستقبل الأسرة والأولاد.

نستنتج في النهاية أن عمل الزوجة حسب هذا الاتجاه يعزز التوافق الزواجي ويدفعه نحو القبول والنجاح وكما يساعد على إبراز الأدوار داخل الأسرة، وفهم التوقعات بإيجابية الخلاقة.

الاتجاه الثاني: ويرى أصحاب هذا الاتجاه أن عمل الزوجة هو السبب الرئيسي لفشل التوافق الزواجي. فخروج المرأة للعمل خلق لها علاقات بالمؤسسات اجتماعية وزادت ثقافتها المهنية والتربوية، إلا أنه خلق لها متاعب نفسية ناجمة عن قيامها بدورين أساسيين كربة للأسرة وامرأة عاملة، مما أثر على توافقها الزواجي. (سعيد الحسني العزة، 2000، ص 35).

وتجدر الإشارة أن عمل الزوجة ألقى على عاتقها أدوارًا إضافية كما أصبحت الزوجة الأم مرغمة في العصر الحاضر بفعل الضغوط الاجتماعية على القيام بأدوار إضافية، وقد تتجه بعض النساء إلى تناسي هذه الضغوط والانصراف إلى حياتها الأسرية وحدها، وقد يعتبرها البعض الآخر حافزًا للتخلص من التبعية التخلي على أدوار الزواج والأمومة والإقبال كلية على العمل، لذا "ينتاب المرأة مزيجا من الانفعالات المتناقضة والصراعات فيما يتعلق بالأدوار الخارجية، لذا أصبحت الخلافات الزوجية والصراعات أمرا لا مفر منه يتلو فترات التوافق وإعادة التنظيم". (عبد القادر القصير، ص 214)

بالإضافة إلى عدم ترحيب بعض الأزواج بفكرة عمل الزوجة وكانت الأسباب تكمن وراء رغبة في التفرغ لرعاية الزوج والمنزل والأولاد.

كما أن العلاقات الأسرية في أسر الزوجات العاملات تتأثر بعمق كالصراع الظاهر والمستمر بين الزوجين على السيادة، والميزانية والادخار ومعاملة الأطفال والصلة النسق القرابي، مما يؤثر على التوافق الزواجي للأسرة ويعرضها للانهيار. (سناء الخولى: 1984 ص 306)

يضيف أحمد يحي عبد الحميد أن مستوى التوافق الزواجي ينخفض نتيجة مجموعة من الضغوط الداخلية والتي قد تؤدي إلى تفكك الأسرة ومن بينها عمل الزوجة والصراعات الناتجة عنه، كما أن العمل يؤثر على توتر الجو الأسرة وانتشار القلق خاصة في حالة عدم رضا الزوج عن عمل المرأة في ظل وجود الأطفال يحتاجون للرعاية. (عبد الهادي الجوهري، 1998، ص 101)

عموما فإنه ينظر إلى عمل الزوجة في ظل وجود أسرة ترعاها وأطفال تشرف على تنشئتهم، وزوج له حقوق وواجبات نظرة واحدة تكاملية شاملة، فلا يأخذ بالعمل هو السبب في سوء توافقها الزواجي بل أن سوء تسيير المرأة لوقتها وأعمالها وجهلها معرفة وإدراك جميع مسؤولياتما وحسن تصرف لبلوغ السبيل وإنجاح الزواج وتحقيق التوافق الزواجي.

التوافق الزواجي في ظل تعدد المهام:

لا شك أن تغيرات التي شهدتها المجتمعات العالمية عموما والعربية خصوصا أثرت على نظرة المتزوجين كتعليم الفتاة وخروجها للميدان العمل، وكذلك الانفتاح الإعلامي على كافة المجالات والتطور الاقتصادي الذي ربما انعكس على الحياة الأسرية في ملاحقتها للاحتياجات العصرية بصورة أكبر من الماضي.

فالدور المتشتت والعبء الزائد على كيان المرأة العاملة أثر على طبيعة العلاقة بينها وبين زوجها وأوجد في نفسها صراعاً نتيجة لاختلاف توقعات الدور الذي يجب أن تنهض به، كما أنها لا نستطيع استيعاب الضغوط والعوامل الخارجية.

كما يرى الكثيرين أن توافق الأسرة مرهون باستقرار أفرادها النفسي والانفعالي وعلى رأسهم الزوجة و(أسامة حمدونة، 2003) على يقين أن توافق الزوجة العاملة واستقرارها النفسي والانفعالي له أهمية قصوى في توافقهما الزواجي ومد سبل التواصل المباشر والحوار المشترك لدى جميع أفراد الأسرة والفظة على كيان الأسرة ككل.

إذ تؤكد الدراسات النفسية الحديثة الأثر السلبي للصراع الأدوار على استقرار الأسرة وأداء العاملة لواجباتها نحو أفراد أسرتها بشكل سليم (صالح بن ابراهيم الضيع 2005) والذي اتضح جلياً في دراسة (أسماء بنت عبد العزيز، 2002) حول صراع الأدوار والتوافق الزواجي.

زيادة على ذلك أشارت بعض الدراسات الأمريكية أن المشاجرات مع الزوج تضاعفت عند المرأة العاملة بحوالي 6،13 % وأعزو سبب ذلك إلى حالة المرأة الوجدانية والنفسية المتذبذبة جراء الجمع بين العمل والمنزل في آن واحد.

يتضح لنا أن التوافق الزواجي هو التحرر النفسي للصراع بأشكاله والاتفاق بين الزوجين وعلى الموضوعات الحيوية المتعلقة بحياقها ومحاولة إبعاد مشاكل العمل عن المنزل والعكس، ويضع المختصين أنه بإمكان إحداث تغيرات في معايير والأدوار والتوقعات للتخلص من اللاتوافق بين الأدوار فاستحداث مواقف جديدة للإحداث التوافق بين الزوجين.

الجانب التطبيقي:

المنهج المستخدم:

تنفرد أي الدراسة بطبيعة موضوعها والأهداف المتواخاة منه لذا تستدعي منهج معين دون غيره، بإضافة إلى إمكانيات الباحث والأدوات المستخدمة والوقت الدر للدراسة، فالبحث الذي بين أيدينا يحاول التقصي وكشف عن بعض المتغيرات المرتبطة بصراع الأدوار والتوافق الزواجي لدى الأمهات العاملات، لذا يعد المنهج الوصفي أنسب منهج لهذا البحث.

علماً أن المنهج الوصفي لا يقتصر على وصف الظاهرة وجمع المعلومات والبيانات عنها، بل يتعداه إلى تصنيف علاقة هذه الظاهرة مع غيرها من الظواهر (ذوقات عبيدات وعبد الرحمن عدس، 2001).

كما لا يقف عند مجرد جمع البيانات والحقائق بل يتعداه إلى تصنيف هذه الحقائق وتلك البيانات وتحليلها وتفسيرها ودلالتها وتحديدها للصورة التي هي عليها كما وكيفاً بمدف بالوصول إلى نتائج نمائية التي يمكن تعميمها (الحجد شفيق، 2001).

## العينة ومواصفاتها:

أجريت هذه الدراسة على فئة النساء العاملات وفيما يلي خصائص أفراد العينة

### 1- خصائصها:

- اختيار العينة كان عشوائياً.
- تمثيلها للجنس النسوي وهذا ما يساعدنا على تحديد الفروق بين التغيرات لدى الجنس الواحد عند تجانس العينة.
- وجود العينة بمستويات تعليمية مختلفة وهذا ما يساعدنا على المقارنة واكتشاف الحقائق والفوارق.
- وجود العينة ضمن مجال زمني محدد [20، 20] سنة وهذا ما يساعدنا على معرفة

أثر السن واختلافه على مشكلة الدراسة.

- إجراء البحث على عينة العاملات مختلفة ساعات العمل والمعبر عنها بطول الوقت، بمعدل أسبوعي  $\ge 30$  ساعة، والعاملات بعض الوقت بمعدل عمل أسبوعي  $\ge 30$  ساعة أسبوعياً.
- إجراء الدراسة على فئة العاملات اللائي لهن طفل على الأقل وهذا وفقا لتعريف الاجرائي للأم العاملة و معرفة أثر عدد الأولاد على متغيرات الدراسة في ضوء عمل الأم.
- استبعاد العاملات المطلقات والأرامل وغير منجبات (العقيمات) من عينة الدراسة.

جدول رقم (01)يوضح توزيع اعدد أفراد العينة

| <u></u>         | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | رري   |                                                   | <i>y</i> • <i>y</i> • |                |
|-----------------|-----------------------------------------|-------|---------------------------------------------------|-----------------------|----------------|
| التمثيل البيابي | النسبة                                  | العدد | المصدر                                            | العدد<br>الإجمالي     | طبيعة<br>العمل |
|                 | %41.66                                  | 50    | معلمات                                            |                       |                |
| 10 50           | %25                                     | 30    | أســــــــــــــــــــــــــــــــــــ            | 100                   | بعض            |
| D 3             | %25                                     | 30    | أستاذات ثانوي                                     | 120                   | بعض الوقت      |
| 30              | %8.33                                   | 10    | أستاذة جامعية                                     |                       | :)             |
|                 | %15                                     | 15    | عاملات بالحي<br>الإداري                           |                       |                |
| 20% 15% 15% 50% | %50                                     | 50    | مستشفی م<br>بوضیاف<br>(ممرضة، عاملة)              | 100                   | طو             |
|                 | %15                                     | 15    | عـــــاملات<br>بالشركة الوطنية<br>للكهرباء والغاز | 100                   | طول الوقت      |
|                 | %20                                     | 20    | إداريات بإدارة<br>الجامعة                         |                       |                |

سمية بن عمارة

جدول رقم (02) يوضح توزيع اعدد أفراد العينة

| النسبة  | العدد | التحديد        | المتغير          |
|---------|-------|----------------|------------------|
| % 14.09 | 31    | مستوى منخفض    | المستوى التعليمي |
| %85.90  | 189   | مستوى عالي     |                  |
| %22.27  | 49    | مستوى منخفض    | المستوى التعليمي |
| %77.72  | 171   | مستوى عالي     | لزوج العاملة     |
| %41.36  | 91    | أقل من 35 سنة  | حسب السن         |
| %58.63  | 129   | أكثر من 35 سنة |                  |
| %53.63  | 118   | أكثر من طفلين  | حسب عدد          |
| %46.36  | 102   | أقل من طفلين   | الأبناء          |

الأدوات المستخدمة في الدراسة

اعتمدنا في دراستنا الحالية على أداتين وهما:

- استمارة صراع الأدوار من إنجاز الباحث.

- اختيار التوافق الزواجي من إعداد الدكتور مُجَّد بيومي خليل (1998).

وفيما يلى وصف كامل للأداتين:

أ- استمارة صراع الأدوار:

صممت استمارة صراع الأدوار بناءاً على التعريف الإجرائي لهذا المفهوم والمدرج في الفصل الأول، لذا حاولنا تحديد المعنى الحقيقي والمفاهيم المدرجة تحت مفهوم صراع الأدوار وحددنا الأبعاد الاستمارة وهي كما يلي:

\* نظرة المرأة لذاتما. \* علاقة المرأة بأولادها. \* نظرة المرأة لعملها.

\* نظرة المرأة لعملها. \* علاقة المرأة بزوجها. \* نظرة المرأة لواجباها المنزلية.

بعد تحديدنا لأبعاد الاستمارة حاولنا وضع البنود المناسبة والمعبرة والمتصلة اتصالا وثيقا بدراسة، حيث كان عددها 36 بندا ببدائل إجابة ثلاث [ نعم، أحيانا، لا].

بالإضافة على أن بنود الاستمارة تباينت بين البنود الإيجابية وأخرى سلبية (عكسية) ب- اختبار التوافق الزواجي:

من إعداد الدكتور مُجِّد بيومي خليل 1998 والدد ببعدين رئيسيين وهما:

\* التوافق الفكرى الوجداني.

\* التوافق العاطفي الجنسي.

معبر عنه (0-2) بند ببدائل إجابة ثلاث مقدرة بمدى يتراوح بين (0-2) للعبارات الإيجابية و (0-2) للعبارات السلبية (العكسية).

خطوات البحث:

تمت الدراسة والتي بين أيدنا كالعادة على مرحلتين وهما:

1- الدراسة الاستطلاعية: تقدف للتأكد من الخصائص السيكومترية للأداتين بالإضافة إلى التهيؤ لبعض بالإضافة إلى التهيؤ لبعض صعوبات التطبيق وواقع الظاهرة المدروسة.

حيث أجريت في الفترة الممتدة بين 2007/04/23 إلى غاية 2007/05/3

وفي هذا الشأن تعد الدراسة الاستطلاعية أساسا جوهريا لبناء البحث كله إذ تقدف إلى تعميق معرفة الناحية النظرية أو التطبيقية للبحوث وتجميع الملاحظات والمشاهدات عند مجموعة ظواهر البحث، وتحديد ظروفه (محى الدين محتار، 1995، ص: 48).

أ- إجراءات تطبيق الدراسة الاستطلاعية:

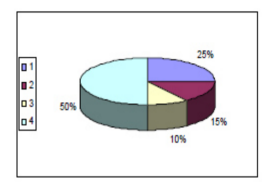
تم إجراء الدراسة الاستطلاعية على عينة مقدرة به 70 امرأة عاملة وتم استرجاع 68 استمارة وبعد استبعاد 8 استمارات لعدم اكتمال الإجابة بما صارت العدد النهائي للعينة الاستطلاعية هو 60 امرأة عاملة.

وتم التطبيق في الأماكن التالية:

الجدول رقم (03): يوضح عدد وأماكن تواجد العينة الاستطلاعية.

سمية بن عمارة

| النسبة          | العدد | المكان                          |
|-----------------|-------|---------------------------------|
| % 25            | 15    | ثانوية علي ملاح                 |
| % <sub>15</sub> | 09    | إكمالية ابن باديس               |
| <b>%</b> 10     | 06    | إكمالية أحمد بن هجيرة           |
| % 50            | 30    | الصندوق الوطني للضمان الاجتماعي |
| <b>%</b> 100    | 60    |                                 |



ب- الخصائص السيكومترية للأداتين:

قياس ثبات الاستمارتين:

تم حساب ثبات الأداتين بطريقة التجزئة النصفية

الجدول الموالي يوضح نتائج ثبات للاستمارتين بطريقة التجزئة النصفية.

الجدول رقم 04: يوضح نتائج ثبات التجزئة النصفية للأداتين

| معامل الارتباط بعد التعديل | معامل الارتباط قبل التعديل | الأداتين               |
|----------------------------|----------------------------|------------------------|
| 0.84                       | 0.73                       | استمارة صراع الأدوار   |
| 0.86                       | 0.75                       | اختيار التوافق الزواجي |

يلاحظ في الجدول السابق أن قيمة معامل الارتباط عالي جداً مما يؤكد ثبات الأداتين.

\* صدق الاستمارتين:

سمية بن عمارة

### أ- صدق ا كمن:

هو ''الصدق الظاهري وصدق التوى معاً، بمعنى أنه من المطلوب أن يقدر المتخصصين مدى العلاقة كل بند من البنود المقياس بالسمة أو القدرة المطلوب قياسها'' (سعد عبد الرحمن، 1998، ص 186).

كما أنه صدق فرضي للاختبار بناءاً على تقديرات الكمين وأرائهم (محمَّد حسن علاوي، محمَّد نصر الدين رضوان، 2000، ص 270).

لذا وزعت استمارات للصراع الأدوار في صورها الأولية على عدد من أساتذة علم النفس والاجتماع لجامعات مختلفة من الوطن الإبداء رأيهم حول الاستمارة، إذ قدر عددهم ب 09 أساتذة من جامعات مختلفة من الوطن الغالى.

بعد إلغاء بعض البنود من طرف الأساتذة الكمين وإعادة الاستمارة في حلتها النهائية والتي اعتمدت في الدراسة الأساسية.

## ب- صدق المقارنة الطرفية:

تم اعتماد على طريقة المقارنة الطرفية لحساب صدق كما أن طريقة المقارنة الطرفية تدل على الفروق على صدق التجريبي وصدق الله لدرجات الاختبار (صلاح أحمد مراد وأمين على سليمان، 2002، ص 357).

بعد حساب النتائج تحصلنا على النتائج الموضحة في الجدول الموالي:

| ندول رقم 05: يوضح صدق المقارنة الطرفية للأداتين. | للأداتين. | الطرفية | المقارنة | صدق | يوضح | :05 | مدول رقم |
|--------------------------------------------------|-----------|---------|----------|-----|------|-----|----------|
|--------------------------------------------------|-----------|---------|----------|-----|------|-----|----------|

|                  |     | 1        |    |       |       |              |                  |
|------------------|-----|----------|----|-------|-------|--------------|------------------|
| مستوى<br>الدلالة | د.ح | اختبار T | ن  | ع     | ٩     | المتغيرات    |                  |
| دالة عند         | 20  | 22.62    | 20 | 6.14  | 42.3  | درجات عليا   | استمارة صراع     |
| 0.05             | 38  | 23.63    | 20 | 4.08  | 19.85 | درجات الدنيا | الأ <b>د</b> وار |
| دالة عند         | 38  | 15.06    | 20 | 50.65 | 164.1 | درجات عليا   | اختبار التوافق   |
| 0.05             | 38  | 15.06    | 20 | 18.35 | 58.35 | درجات الدنيا | الزواجي          |

بما أن في الحالتين (ت) السوبة كانت أكبر من ت المجدولة مما يوحي على أن الأداتين تتمتعان بصدق عالى.

ج- الصدق الذاتى:

سمية بن عمارة

من المعروف أنه أقصى قيمة للصدق والتي ترتبط بنحو مباشر بالثبات والعلاقة بين الصدق والثبات والمعبر عنها رياضيا به: الصدق الذاتي: الثبات (على ماهر خطاب، 2001، ص 208)

كما يرى سعد عبد الرحمن أنه صدق حقيقي يعبر عما يحتويه الاختيار حقيقة من القدرة التي يقيسها خالية من الأخطاء أو الشوائب (سعد عبد الرحمن، 1998، ص 186).

فالصدق الذاتي للأداتين يقدر كما في الجدول الموالي.

الجدول رقم 06: يوضح قيم الصدق الذاتي للاستمارتين.

| الصدق | الثبات | الأداتين               |
|-------|--------|------------------------|
| 0.91  | 0.84   | استمارة صراع الأدوار   |
| 0.92  | 0.86   | اختبار التوافق الزواجي |

في الأخير بعد التأكد من الخصائص السيكومترية للأداتين نرى أنهما جاهزتان للتطبيق في الدراسة الأساسية.

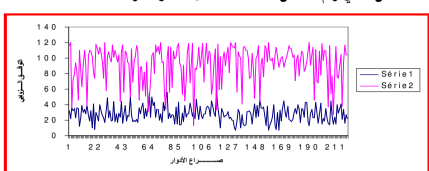
## 2- الدراسة الأساسية:

وزعت الاستمارات على أفراد العينة علما أن الاستمارتين تقدم للفرد في نفس الوقت، وهذا بمساعدة بعض الزملاء حيث أنه وزعت 400 استمارة ولكن تحصلنا على 315 استمارة فقط وهذا ستراه في صعوبات البحث إلا أن بعد مراقبة الاستمارات وجدنا 220 استمارة صحيحة مستوفاة الإجابة عنها.

علاقة الصراع بالتوافق الزواجي لدى الأمهات العاملات

جدول07: يوضح علاقة صراع الأدوار بالتوافق الزواجي لدى الأمهات العاملات.

| مستوى الدلالة              | عدد<br>العينة | التوافق الزواجي | المتغيران    |
|----------------------------|---------------|-----------------|--------------|
| دال عند مستوى الدلالة 0.05 | 220           | - 0.327         | صراع الأدوار |



التمثيل البياني رقم 02 يمثل تجسيد العلاقة بين متغيرا الدراسة

تشير الفرضية إلى أن هناك علاقة بين صراع الأدوار والتوافق الزواجي لدى الأمهات العاملات من خلال ما تبين في الجدول رقم (07) وقد توضح جلياً في المخطط البياني رقم (02)، حيث وصل معامل الارتباط بين سمتي الدراسة إلى 0.33 وهي قيمة دالة بالمقارنة مع القيمة المجدولة، مما تؤكد تقبل وجود علاقة ارتباطيه عكسية بين متغيري الدراسة، مثل ما أكدته دراسة (ليفتان Levantin) وفسر ذلك بأن صراع الأدوار بين متطلبات العمل والأسرة يؤدى بالعاملة إلى الإحباط الشديد.

نرى بأن صراع الأدوار الشديد والمتواصل يؤدي بالمرأة العاملة إلى حدوث تذبذبات في توافقها الزواجي ويهدد استقرارها النفسي والعائلي، بيد أنه كلما زادت انشغالات المرأة العاملة وتوسعت بؤرة نشاطها وتعاظمت أدورها يجعلها تحمل نفسها فوق طاقتها، لتكون في أحسن صورة في عين زوجها وأولادها ورؤساء العمل وزملائها.

إن شعورها الدائم بتقصير في أدوارها يحدث لديها ارتباك واضطراب وقلق بالإضافة الى الحيرة والتردد بل يجعلها تشعر بمشاعر الذنب ممن حولها، ومن ثم تكون عرضة للتضارب الأدوار الدث المؤثر مباشرة على توافقها الزواجي وخاصة في حالة زوج لا يفهمها ولا يقدر وضعها وفقاً لما أكدته دراسة (نادية الفواز، 2004) حيث وجدت أن الضغط النفسي الشديد يزداد لدى المرأة العاملة للتعدد أدوارها وتضيف أن فقط 10% من الأزواج حسب دراستها من يقدمون مساعدة ودعم نفسي واجتماعي لزوجاتهم.

من خلال نتائج البحث وجدنا أن ما يعادل ثلثي العينة حوالي 64.09% يعانون من صراع الأدوار في شكله متوسط الحدة يقابله 52.27% من العاملات غير متوافقين زواجياً وهذا ما يفسر ووجود علاقة ارتباطيه عكسية بين سمتي الدراسة.

في هذا المضمار جاءت دراسة (دوجلاس هيل وفرانسيس جوردن، 1973) لتعزز

سمية بن عمارة

قولنا بأن العلاقة بين صراع الأدوار والتوافق الزواجي لدى العاملات دالة وعكسية كما أنه يتعلق مباشرة بنوعية عمل المرأة بالإضافة إلى دراسة كل من (جلينا سبز 1980) Spitez أنه يتعلق مباشرة بنوعية عمل المرأة بالإضافة إلى دراسة كل من (جلينا سبز 1973)، انشراح الدسوقي (1980)، جوديت ألبيرت وماري ريتشارديسون (1975)، سامية الخيام (1983)… إلح)، وأشارت (أسماء بنت عبد العزيز، 2002) أن 57% من النساء يعانون من الاكتئاب بسبب توتر علاقاتهم الزوجية وثقل مسؤولياتهم.

حسب جمعية علم النفس الأمريكية ترى أن من 20 – 25% من الأمراض النفسية والاضطرابات لدى النساء بسبب تعدد المهام المنتسبة لهن (ناهد باشطح، 2003)، كما أشار (صالح بن إبراهيم الصنيع، 2005) أن لصراع الأدوار أثر السلبي على استقرار الأسرة وأداء العاملة لواجباتها نحو أداء أسرتها بشكل السليم، ويرى (حسن عبد حسن، 2004) بأن المشكلات العائلية واللاتوافق الزواجي يزداد بسبب صراع الأدوار الذي تعانيه المرأة جراء التزاماتها المتعددة وإحساسها بالمسؤولية اتجاه واجباتها وعملها وميل الكفة أحياناً تجاهلاً للأعباء الدور الذي ينبغي عليها القيام به والذي نسبته حوالي 73% إجابات من أفراد العينة كانت منتجه نحو تأكيد هذه العلاقة الارتباطية العكسية.

بيد أن تلك العلاقة العكسية تظهر في وجهها الإيجابي بين سمتي الدراسة حين تستطيع المرأة العاملة السيطرة وإدراك جميع المواقف والأدوار المسندة إليها، وأن ترى من تعدد أدوارها وتضاربها أحياناً الغبطة والتحدي لظروفها وإثبات شخصيتها وأن تأخذ جميع الأمور بإيجابية خلاقة مما يعود بالراحة والطمأنينة والاستقرار وأن تشعر بالسعادة والرضا الزواجي على وجه الخصوص، وفي دراسة (هناء إبراهيم أبوشهبة، 2004) حيث توصلت إلى أن صراع الأدوار يضاعف من عزم وقوة الأم العاملة.

غير أن دراستنا الحالية لم تتفق مع دراسة كل من (نيوكلاس بوتل وجيفرى جيرينهان، 1983) إذا أشارا إلى أن هناك علاقة ارتباطية موجبة بين صراع الأدوار والتوافق الزواجي وتؤكد الدراسة بأن مساعدة الزوج والأهل هي الحسم في التخفيف من حدة الشعور بالصراع لدى العاملات، كما وجد (إحسان أمين، 2003) بأن الأمهات العاملات يشعرن بالرضا والسعادة ويتميزن بعلاقة متكافئة مع أزواجهن وكذلك نتائج دراسة (نادية الفواز،2004) والمذكورة سابقاً ودراسة (ظريف شوقي لحجّد فرح، 2003) والتي كانت جميعها منافية للنتائج المتوصل إليها في دراستنا الحالية.

رغم تضارب الآراء بين مؤيد ومعارض في طبيعة العلاقة بين صراع الأدوار والتوافق

سمية بن عمارة

الزوجي، إلا أن هذه النتيجة جاءت كما كان متوقع في ظل حياتنا اليومية، والاقتراب الفعلي من يوميات العديد من العاملات إذا أن صراع الأدوار ينهك طاقة العاملة ويستنزف وقتها وجهدها ويرمي بما في قبضة ضغوط العمل ومتطلبات الأسرة، زيادة على أن تضارب أدوار العاملة أدى إلى فتور العلاقة بينها وبين زوجها وأولادها وتقلص دورها إلى حد بعيد.

تشير الكثير من الدراسات إلى صراع الأدوار وتداخلها لدى الأم العاملة في صورته الطبيعية والمعتدلة يزيد من ثقة الأم بنفسها وبأمنها النفسي، كما أن إدراكها لأدوارها عودتما الاعتماد على نفسها وتنظيم وقتها وأن مشاعر الذنب المصاحبة لها إزاء زوجها وأولادها وشؤون أسرتما يجعلها تضاعف مجهودها لتعويضهم، ثما يحدث اتزان نفسي وعائلي لدى جل أفراد الأسرة وهذا ما أتضح في دراسة (عائد الوريكات، 2002) بالأردن.

هذا كله يصب في صميم نتائج الدراسة المتوصل إليها والمهم في الأمر مهما كان أثر صراع الأدوار لدى الأم العاملة إزاء توافقها الزواجي فهو في نهاية المطاف يرجع إلى شخصية المرأة وبناءها النفسي وفي كيفية إنشاء إستراتيجية ذاتية كفيلة بالتوفيق بين متطلبات عملها وحياتها الأسرية دون ترجيح أحدها على حساب الآخر، ومحاولة فهم وإدراك أدوارها قدر الإمكان دون المساس بعمقها النفسي وإرهاق جسمها وتحميله فوق طاقته.

بالإضافة إلى التخفيف من حدة تواترها وضغوط العمل والوقت بتعامل مع أدوارها في الحياة اليومية بشكل منفصل لمنع أي تضارب أو تداخل يؤثر سلبياً على باقي الأدوار الأخرى.

✓ الفروق في صراع الأدوار بين الأمهات العاملات باختلاف ساعات العمل
 الجدول رقم 08: يوضح الفروق في صراع الأدوار باختلاف ساعات عملهن.

|                    |     |             |                      |         |       | ,                  |         |
|--------------------|-----|-------------|----------------------|---------|-------|--------------------|---------|
| الدلالة<br>إحصائية | د.ح | ت<br>ا سوبة | الانحراف<br>المعياري | المتوسط | العدد | طبيعة العمل        | المتغير |
| غير دالة           | 210 | 0.015       | 10.32                | 29.54   | 120   | العمل بعض<br>الوقت | صواع    |
| إحصائياً           | 218 | 0.015       | 9.96                 | 26.19   | 100   | العمل كل<br>الوقت  | الأدوار |

تنص الفرضية على أنه لا توجد فروق ذات دلالة إحصائية في صراع الأدوار لدى الأمهات العاملات باختلاف طبيعة عملهن.

تم سابقاً تقسيم عينة البحث إجرائياً إلى قسمين أحدها عاملات بعض الوقت والتي

182

سمية بن عمارة

تقدر ساعات عملهن بين 20 إلى 30 ساعة أسبوعياً، والعاملات طول الوقت والتي يتجاوز ساعات عملهن أسبوعياً 30 ساعة.

تبين من خلال الجدول رقم (08) أن قيمة اختبار (ت) كانت غير دالة بالمقارنة مع القيمة المجدولة عند درجة حرية 218 ثما يؤكد قبول الفرض الصفري الجزئي الأول بأن الفروق لدى العاملات في صراع الأدوار لا تتأثر باختلاف طبيعة عملهن.

عليه نؤكد بأن اختلاف عمل المرأة لا يؤثر في طبيعة الصراعات التي تشكو منها، وهذا ضمن حدود بحثنا وخصائص عينة وهي نتيجة عكس ما كنا نتوقع انطلاقاً من المقابلات والنقاشات المستمرة والاحتكاكات المباشرة مع العديد من العاملات من التصنيفين المذكورين سابقاً، واللائي يؤكدن بدورهن أن العاملات طول الوقت يقعن عرضة للصراع الأدوار نتيجة طول فترة عملهن والابتعاد الطويل عن متطلبات المنزل والزوج والأولاد، ويزداد وضعهن سوءاً عند العودة إلى المنزل بعد يوم شاق لتجد نفسها مرهقة ومتعبة، ومطالبة في نفس الوقت بالقيام بأدوار أخرى داخل المنزل بكفاءة وتميز على عكس العاملات بعض الوقت اللواتي يزعمن أغن يتمتعن بصحة نفسية وجسمية جيدة أفضل من العاملان طول الوقت.

بحكم أن للوقت وزن لدى العاملة، نرى أن العاملة لبعض الوقت تشعر بالأمن النفسي والاقتصادي والثقة بالنفس والإدراك الجيد لوضعها والشعور بأن ضغوط الوقت المستمرة وروتينية يحدث لديها صراع للأدوار الذي يؤثر سلبياً على جميع واجباتين في الحياة.

يتبين أن للوقت أهمية بالغة في حياة الأم العاملة وهذا ما أكدته الكثير من الدراسات السابقة إن لم نقل جلها بأن هناك علاقة موجبة بين صراع الأدوار وضغوط الوقت والذي يتولد من رغبة المرأة في التقديم والعطاء الجيد خارج منزلها وحرصها الشديد على القيام بواجباتها إزاء زوجها وأولادها وشؤون أسرتها على أحسن صورة مما ينتج لديها الشعور بالتقصير والذنب والإهمال، وهذا ما أسفرت عنه دراسة (إسماعيل دياب وصلاح الدين معوض، 1985).

عموماً نتيجة بحثنا في هذا الجزء لا تتفق إلى حد مع دراسة [مُحَدّ آدم سلامة (1980)، جلينيا سبنتر (1980)، شوكلا وآخرون (1989)، سميرة مُحَدّ شند (2000)، ابتسام عبد الرحمان الحلواني (2002)].

الذي يلفت انتباهنا أن الفروق في صراع الأدوار لدى الأمهات العاملات باختلاف طبيعة عملهن بروز عامل الوقت جلياً، حيث ظهر على أنه عنصر محدث وأساسي لوجوده وأن حقيقة صراع الأدوار ما هي إلا صرا عات وضغوط للوقت.

سمية بن عمارة

✓ الفروق في صراع الأدوار بين الأمهات العاملات باختلاف مستوى العاملات التعليمي
 الجدول 09: يوضح الفروق في صراع الأدوار باختلاف مستواهن التعليمي.

| الدلالة<br>إحصائية | د.ح | ت<br>ا سوبة | الانحراف<br>المعياري | المتوسط | العدد | المستوى<br>التعليمي | المتغير |
|--------------------|-----|-------------|----------------------|---------|-------|---------------------|---------|
| غير دالة           | 210 | 0.00        | 10.35                | 28.22   | 189   | التعليم مرتفع       | صواع    |
| إحصائياً           | 218 | 0.80        | 9.99                 | 27.90   | 31    | التعليم منخفض       | الأدوار |

تشير الفرضية على أنه لا توجد فروق ذات دلالة إحصائية في صراع الأدوار لدى الأمهات العاملات باختلاف مستواهن التعليمي، وفقا للتقسيم الذي انتهجتاه إجرائياً وفقاً للدراسات السابقة.

رأينا من خلال الجدول رقم (09) أن قيمة اختبار (ت) كانت غير دالة بالمقارنة مع القيمة المجدولة مما يؤكد أن صراع الأدوار الأمهات العاملات لا يتأثر بالمستوى التعليمي لهن.

هذه النتيجة جاءت مخالفة إلى ما توصلت إليه (إجلال محرم، 1973) حيث أكدت أن العاملات مؤهلات بتعليم عالي يعانين من صراع الأدوار نتيجة ثقل مسؤولياتهم والفشل في إحداث التوازن بين متطلبات الحياة، أو فشل في أحد الأدوار، كما استنتج مُحَد آدم سلامة (1980) بأن صراع الأدوار عند المرأة العاملة يتأثر بمستواها التعليمي ووجد أن الجامعيات والحاصلات على مؤهل عال يواجهن صراع الأدوار بشكل إيجابي بالمقارنة مع الحاصلات على متوسطة واللاتي يواجهنها بشكل سليى.

كما لا تتفق دراستنا الحالية مع دراسة (جلينا سبتر Spintez) ودراسة الأمم المتحدة حول العديد من الأسر العربية (اللبنانية، اليمنية، العراقية) حيث توصلوا إلى أن ارتفاع المستوى التعليمي للزوجين يساعد في التخفيف وتخطي عقبة صراع الأدوار الذي تعانيه عادة العاملات.

فارتفاع المستوى التعليمي يرتبط بصراع للأدوار أقل بحكم أن التعليم يزيد من نضج المرأة وتقتها بنفسها ويحقق لها الفاعلية والمرونة والقدرة على تحقيق التوازن بين الأدوار مما يخفض مستوى شعورها بتضارب الأمور، وهذا ما كنت أعتقد عكس ما توصلت إليه (فاطمة الخفاجي، 1985) التي ترى أن حدة صراع الأدوار لدى العاملة تزداد بارتفاع مستوى تعليمها انطلاقاً من فكرة ارتفاع مستوى التعليم يزيد من مسؤوليات المترتبة عنه.

سمية بن عمارة

إلا أن نتيجة المتوصل إليها ضمن حدود بحثنا جاءت متفقة مع دراسة كارولين ريد (1979) حيث وجدت أن تعليم المرأة وبعض العوامل الأخرى لا يتدخل في إحداث صراع الأدوار لدى العاملات بالإضافة إلى دراسة (سيرة عُدَّ شند، 2000).

عموماً أرى رغم تضارب نتائج البحوث مع نتيجة دراستنا الحالية بأن العاملات يعانين من صراع الأدوار بعض النظر عن مستواهن الدراسي، وأن الأدوار المطالبة القيام بها تشكل لها عبء ثقيل مما يتطلب جهداً مضعفاً وحيرة وتردد في نفسها مهما كان مستوى تعليمها.

✓ الفروق في صراع الأدوار بين الأمهات العاملات باختلاف عدد أولاد العاملات:
 الجدول 10: يوضح الفروق في صراع الأدوار باختلاف عدد الأولاد

| الدلالة<br>إحصائية | د.ح | ت<br>۱ سوبة | الانحراف<br>المعياري | المتوسط | العدد | عدد الأولاد   | المتغير |
|--------------------|-----|-------------|----------------------|---------|-------|---------------|---------|
| غير دالة           | 210 | 0.017       | 10.21                | 29.73   | 118   | أكثر من طفلين | صواع    |
| إحصائياً           | 218 | 0.017       | 10.10                | 26.46   | 102   | أقل من طفلين  | الأدوار |

تنص هذه الفرضية الصفرية على أنه لا توجد فروق ذات دلالة إحصائية في صراع الأدوار باختلاف عدد الأولاد.

وفقاً للتقسيم الإجرائي الذي انتهجتاه على واقع الدراسات السابقة ووضحناه سابقاً.

يلاحظ من خلال الجدول رقم (10) أن قيمة اختيار (ت) للفروق في صراع الأدوار بين العاملات اللائي لديهن ولدين فأقل والعاملات اللائي لديهن ولدين فأكثر كانت غير دالة بالمقارنة مع القيمة المجدولة وعليه فتحققت الفرضية الصفرية الجزئية الثالثة بأنه لا توجد فروق في صراع الأدوار بين العاملات باختلاف عدد أولادهن، وهي نتيجة تتعارض إلى حد بعيد مع ما توصلت إليه دراسة (دورثي نيفيل وساندرا داميكو، 1977) أن صراع الأدوار يزداد بزيادة عدد الأبناء وخاصة في حالة وجود طفلين فأكثر وهنا تلوحا بأن ثقل المسؤولية وتضاعفها عندما يزداد عدد الأبناء لدى الأم العاملة.

أما دراسة (هوفمان، 1992) عن (شكوه نوابي نزاد، 2005) يرى أن صراع الأدوار الذي تعانيه العاملة نتيجة تعدد أدوارها يفقدها الثقة بنفسها ويترك آثار سيئة على علاقتها بأبنائها وسلوكياتهم، بالإضافة إلى دراسة كل من (ابتسام عبد الرحمن 2002، حسن محمَّد حسن 2004).

كما أشار (أمين عبد المطلب القريطي، 1998) أن تعدد أدوار الأم العاملة يؤثر سلباً على طريقة معاملتها لأبنائها وأن معاملتها تتسم بالعنف والنبذ والإهمال في الوقت الذي لابد أن

سمية بن عمارة

تكون مصدراً للحب والدفء والحنان، ويلاحظ مما سبق أن صراع الأدوار وعدد الأبناء يؤثر كل منها في الآخر بعلاقة طردية تبادلية بالإضافة إلا أن أثر عدد الأبناء على صراع الأدوار ظهر جلياً في دراسة (إسماعيل دياب وصلاح الدين معوض، 1985) و(جلينا سبيتر، 1988) على وجود فروق في صراع الأدوار باختلاف عدد الأبناء بحكم زيادة في عدد الأولاد تزيد من عبء مسؤوليتهم ودورها الذي تقوم به الأم العاملة، مما يجعلها تشعر بالضعف والإجهاد الذي يعود سلباً على مسيرة حياتها وحياة اليطين بها.

بيد أن دراسة (فيلدا أندروس، 1990) ترى في صراع الأدوار وفروقه إيجابية خلاقة إذا أن شعور الأم بالذنب اتجاه أولادها وقلة الوقت المخصص لهم يزيد من عزمها وإدراكها الجيد وحسن استغلالها لجهدها داخل لمنزل.

بينما دراسة (سميرة محمَّد شند، 2000، ومحَّد آدم سلامة، 1980، وجوديت ألبيرت وماري ريتشاردسون 1975) لم تجد فروقاً في صراع الأدوار بين العاملات باختلاف عدد الأولاد وهذا ما يتفق مع النتائج المتوصل إليها في دراستنا الحالية.

أرجع هذا إلى أن الأم العاملة التي لها طفلين وأقل تعاني من صراع الأدوار يرجع لحداثة عهدها في تجربة الأمومة مع عبء الأدوار الأخرى التي ما زالت تبني نفسها على سلم النجاح فيها، كما أرى أن صراع الأدوار لدى العاملات اللاتي لديهن أكثر من طفلين إلى عبء المسؤوليات الزائد اتجاه أولادها وزوجها وعملها قد تفوق جهدها وطاقتها أحياناً، مما يدخل الحيرة والتردد والضغط إلى نفسها لذا نراها كثيرة الشكوى والقلق وقد ظهر هذا ضمن ما توصلت إليه (فاطمة الخفاجي، 1985).

كما قد نرجعه إلى الفطرة الأمومة التي تملكها كل أم ثما ينشئ لديها استعداد فطري لتحمل مسؤولية أبنائها وعدم إقحام عددهم وشؤونهم في مسألة حدة صراع الأدوار الذي تعانبه الأمهات العاملات.

فعدم دلالة الفروق في صراع الأدوار باختلاف عدد الأولاد، يظهر بأن صراع الأدوار لدى العاملات يتأثر بتضافر عوامل أخرى قد تكون سبباً محدثاً ومباشراً له بعيداً عن عدد الأولاد واختلافه.

✓ الفروق في صراع الأدوار بين الأمهات العاملات باختلاف السن:
 الجدول رقم 11: يوضح الفروق في صراع الأدوار باختلاف السن

| بغيرات السن العدد المتوسط الانحراف ت الدلالة |
|----------------------------------------------|
|----------------------------------------------|

سمية بن عمارة

| إحصائية  | د.ح | ا سوبة | المعياري | الحساب |       |         |         |         |
|----------|-----|--------|----------|--------|-------|---------|---------|---------|
| غير دالة | 218 | 0.19   | 11.85    | 30.10  | 129   | > من 35 | صواع    |         |
| إحصائياً |     |        | 14.22    | 27.71  | 91    | ≥ من 35 | الأدوار |         |
| غير دالة | 218 | 210    | 0.407    | 23.33  | 91.26 | 129     | > من 35 | التوافق |
| إحصائياً |     | 0.486  | 32.24    | 93.48  | 91    | ≥ من 35 | الزواجي |         |

تشير الفرضية الجزئية الصفرية الرابعة على أنه لا توجد فروق في صراع الأدوار باختلاف سن العاملات وفقاً للتقسيم الذي اتبعناه سابقاً بمعدل عمر وسطى يقارب 35 سنة.

تبين من خلال الجدول رقم (11) أن الفروق في صراع الأدوار لدى الأمهات العاملات غير دالة مما يؤكد أن الفروق في صراع الأدوار لدى فئة الأمهات العاملات لا يتأثر باختلاف عمرها.

جاءت هذه النتيجة منافية لما توصلت إليه (دورثي نفيل و سوندرا داميكو، 1977) حيث توصلتا إلى أن صراع الأدوار لدى العاملات يشتد في فترة منتصف العمر أي في سن 25 و39 سنة بالمقارنة مع الفئة الأقل 25 سنة والفئة الأكبر من 35 سنة، كما وجد (محد آدم سلامة، 1980) بأن صراع الأدوار يتأثر بعمر العاملة.

رغم من قلة الدراسات لدينا إلا أنني أرى أن صراع الأدوار يتأثر بعمر العاملة ويظهر اضطرابها وتأثرها جلياً عند صغيرات السن مستندة في ذلك بأن أدوارها تكون في أوجها وحداثتها بعض الشيء مما تكون في قلق وحيرة واضطراب عصبي دائم وشديد بسبب خوفها وإحباطها أن لا تكون كما هو متوقع منها، كما تسعى بكل قوة لإحلال التوازن بين جميع أدوارها لكى لا تكون محل نقد وسخرية والانتقاد والآخرين الليطين بها

# وفي مقدمتهم زوجها.

إلا أن بمرور السنين يقل لديها الشعور الزائد يتضارب لأدوار لأنها تعودت المهام المنسوبة لها، كما أن نضجها وخبرها التي اكتسبتها السنين تمكنهن من التصرف الأمثل في شؤون حياتهم

✓ الفروق في صراع الأدوار بين الأمهات العاملات باختلاف مستوى أزواجهن التعليمي:
 الجدول رقم 12: يوضح الفروق في صراع الأدوار باختلاف مستوى أزواجهن

سمية بن عمارة

### التعليمي.

| الدلالة<br>إحصائية | د.ح | ت<br>ا سوبة | الانحراف<br>المعياري | المتوسط<br>الحساب | العدد<br>العينة | المستوى<br>التعليمي<br>للأزواج | متغيرات         |
|--------------------|-----|-------------|----------------------|-------------------|-----------------|--------------------------------|-----------------|
| غير دالة           |     |             | 10.16                | 27.79             | 171             | تعليم مرتفع                    | ci a            |
| إحصائياً           | 218 | 0.26        | 10.98                | 29.75             | 49              | تعلیم<br>منخفض                 | صراع<br>الأدوار |

تنص الفرضية الجزئية الخامسة لأنه لا توجد فروق ذات دلالة إحصائية في صراع الأدوار لدى الأمهات العاملات باختلاف مستوى أزواجهن التعليمي. وفقاً للتقسيم الذي اتبعناه مع عينة الزوجات العاملات.

من خلال الجدول رقم (12) يتضح أن قيمة اختبار (ت) للدلالة الفروق كانت غير دالة بالمقارنة بالقيمة الجدولة عند درجة الطلاقة (218)، وعليه نستنتج أن الفروق في صراع الأدوار بين الأمهات العاملات لا يختلف باختلاف مستوى أزواجهن التعليمي، ومن ثمة نتقبل الفرض الصفري الخامس ولا تتفق هذه النتيجة مع ما توصلت إليه دراسة الأمم المتحدة حول العديد من الأسر العربية الإسلامية إذ خلصت إلى أن ارتفاع المستوى التعليمي لزوجان يساهم في خفض صراع الأدوار الذي تشكو منه جّل العاملات الذي يهدد توافقهن الزواجي، كما أشار (نيكولاس بيوتل و جرينهاس، 1983) بان الاتفاق الفعلي بين الأزواج على أهمية العمل النابع من مستوى التعليمي العالي وثقافته الواسعة على تخطي كل الصعوبات والعراقيل لدى العاملات، إلا أن (كارول هولاهان وجيرت، 1979 ونادية الفواز، 2004) وجدن أن

الضغط النفسي والصراع الحاد للأدوار لديهن منشأه عدم المساندة الفعلية للأزواج لزوجاتهم والتي مردها المستوى المتدني للتعليم والثقافة المدودة وعدم الرضا الكلي عن العمل.

فاختلاف المستوى التعليمي للزوج يساهم إلى حد كبير في خفض الصراعات الموجودة لدى الزوجات العاملات من منطلق أن الثقافة الواسعة والتعليم العالي تكسب مرونة وأساليب متميزة للفهم الآخرين وتقدير أوضاعهم بالإضافة الإحساس المشترك لاهتماماتهم والاحتكاك بمشكلاتهم والمقاربة الفعلية من صعوباتهم وصراعاتهم التي يعانين منها.

سمية بن عمارة

كما أن وضعه المهني والتعليمي ينقش معالمه في الشخصيته ويمحو تدريجياً الأفكار البالية المفرقة بين أعمال الزوجة وأعمال الزوج ومهامها، بل أنه ينصهر كلياً في زوجته وانشغالاتما في حياة عموماً، وليس الغريب أن نسمع عن زوج يساعد زوجته في تنظيم المنزل، وطهي الطعام، وغسل الملابس والأواني... تدريس الأولاد دون حرج أو مساس برجولته ووضعه للأسرة. على عكس الزوج منخفض التعليم وقليل الثقافة العلمية.

مما سبق فقد جاءت نتائج المتوصل إليها تقر بأن صراع الأدوار لدى الأمهات العاملات لا يختلف بمستوى أزواجهن التعليمي، وهذا من زاوية أن تضارب الأدوار وأثره على حياة العاملة يتأثر بأمور أخرى تتصل بشخصية المرأة وتمدد راحتها النفسية والجسمية وتأثر عميقاً في استقرارها النفسي والعائلي بعض النظر عن مستوى زوجها التعليمي.

#### الخلاصة:

في النهاية نستخلص أن الزوجة العاملة برغم من الوسائل التقنية الحديثة المتوفرة لديها أتيح لها فرصا عديدة للعمل وخاصة المتعلمة وقضاء وقت الفراغ، إلا انه من غير شك لعدم ارتياح الرجال إلي تخفيف من ثقل مسؤوليتها كعاملة وأم فإن العبء الملقى عليها أصبح مضاعفاً مما يسبب لها الكثير من الإرهاق والإحساس الدائم بالتعب... لتقع فريسة لصراع الأدوار، ولا ننكر أن العلاقات داخل الأسرة الأم العاملة تأثرت بعمق وكانت نتائجه تختلف من فئة إلى أخرى ويعكس هذا الاختلاف المستويات الاقتصادية والثقافية والميول... ومن أبرز الجوانب التأثر ذلك الجانب المستتر بين الزوجين على السيادة والميزانية وأعباء الأسرة ومعاملة الأبناء وغيرها من الصراعات التي أفرزها التغيرات الاجتماعية والتكنولوجية بوجه عام ومن ثمة يستلزم على زوجة العاملة ترتيب أدوارها وعدم خلطها، وإحداث قدر الإمكان التوفيق بين مسؤولياتها ومتطلباتها الشخصية حتى على تقع فريسة الأضطربات النفسية تعود بالسلب عليها وعلى العطين بها.

# المراجع

1-أحمد يحي عبد الحميد تقديم عبد الهادي الجوهري: الأسرة والبيئة، المكتب الجامعي الحديث، مصر .1998

2-آمين عبد المطلب القريطي: في الصحة النفسية،ط1، دار الفكر العربي، مصر .1998

3-باسم مُجَّد والى ومُجَّد جاسم مُجَّد: مدخل إلى علم النفس الاجتماعي، ط1، دار النفايس، الأردن .2004

4—توما جورج خوري: الشخصية (مفهومها، سلوكها، وعلاقتها بالتعلم)،ط،المؤسسة الجامعية للدراسات لبنان 1996

5- حامد عبد السلام زهران: علم نفس الاجتماعي، ط6، عالم الكتب، القاهرة .2000

سمية بن عمارة

```
6 - دوقات عبيدات و آخرون: البحث العلمي مفهومه وأدواته وأساليبه، ط7، دار الفكر، الأردن. 2001
```

- 7-سعد عبد الرحمن: القياس النفسي النظرية والتطبيق، ط3، دار الفكر العربي، مصر .1998
- 8-سعيد حسني عزة: الارشاد الأسري نظرياته وأساليبه العلاجية، ط1، دار الثقافة، الأردن. 2000
- 9-سميرة مُحِدّ شند: الاضطرابات العصابية لدى المرأة العاملة، ط1، مكتبة زهراء الشرق، مصر . 2000
  - 10-سناء الخولى: الأسرة والحياة العائلية، دار النهضة العربية، بيروت 1984.
- 11-صلاح احمد مراد وأمين علي سليمان: الاختبارات والمقاييس في العلوم النفسية والتربوية خطوات اعدادها وخصائصها، دار الكتاب الحديث، الكويت .2002
  - 12-ظريف شوقى فرج: توكيد الذات/ مدخل لتنمية الكفاءة الشخصية، دار غريب، مصر 1998
    - 13 عايدة أبو صايمة: المرأة في الوطن العربي، المكتبة الوطنية، الأردن. 1997
    - 14-عباس محمود عوض: في علم النفس الاجتماعي، دار المعرفة العالمية مصر . 2002
    - 15-عبد القادر القصير: الأسرة المتغيرة في مجتمع المدينة العربية، دار النهضة، لبنان بدون سنة.
- 16-عبد المجيد إسماعيل الأنصاري: قضايا المرأة بين تعاليم الإسلام وتقاليد المجتمع، ط1، دار الفكر العربي، قطر، 2000.
  - 17-عبد الهدي الجوهري: قاموس علم الاجتماع، ط3، المكتب الجامعي الحديث، مصر . 1998
  - 18 عزة عبد الفتاح الجوهري: قاموس علم الاجتماع، ط3، المكتب الجامعي الحديث، مصر . 1998
- 19-علاء الدين الكفافي: الإرشاد والعلاج النفسي والأسري(منظور نسق اتصالي)، ط1، دار الفكر العربي، مصر 1999.
  - 20-على ماهر الخطاب: علم النفس الفارق، ط2، مصر . 2001
  - 21-كامليا إبراهيم عبد الفتاح: سيكولوجية المرأة العاملة،ط2، دار النهضة العربية القاهرة، .1990
    - 22- عُمَّد أحمد بيومي: المشكلات الاجتماعية، دار المعرفة الجامعية، مصر . 2002
    - 23- هُمَّد السيد عبد الرحمن: دراسات في الصحة النفسية، ج(1)، دار القباء، مصر . 1998
      - 24 محمَّد بيومي خليل: سيكولوجية العلاقات الزوجية، دار قباء، مصر . 1999
      - 25-مُحَّد حسين علاوي و مُحَّد نصر الدين رضوان: ط2، دار الفكر العربي، مصر .2000
        - 26- حُمَّد شفيق: البحث العلمي، مكتبة الجامعية، مصر 2001.
        - 27-مُحَدِّد عاطف غيث: علم الاجتماع، دار المعرفة الجامعية، مصر . 1995
    - 28-مصطفى السباعي: المرأة بين الفقه والقانون، ط 06، المكتب الإسلامي، بيروت .1984
      - 29-نخبة من المؤلفين: قاموس الجديد للطلاب، ط 07، المؤسسة الوطنية للكتاب .1991
- 30-هنري عزام: المرأة العربية والعمل مشاركتها في القوى العاملة ودورها في التنمية الشاملة، فصل(9)، منشور في كتاب المرآة ودورها في حركة الوحدة العربية، ط1، مركز الدراسات الوحدة العربية، بيروت .1982
- 31 BOU TEFNONCHET Mustapha: (la famille Algérienne)  $2^{\rm eme}$  adition SNED Alger 1982.

## الدوريات:

1-ابتسام عبد الرحمن الحلواني: العوائق التي تقف في طريق المرأة العاملة تعرقل مسيرة نجاحها، مجلة العربية للإدارة، جامعة الدول العربية، القاهرة، المجلد 22، العدد 2002/2، ص ص 62-110

2-عائد الوريكات: القيم الاجتماعية وعلاقتها بعمل المرأة في محافظة كرك بالأردن، مجلة العلوم الاجتماعية والإنسانية، العدد 1998، ص ص 305-335

3-عبد الله المجيدل: اتجاهات الشباب الجامعي نحو عمل المرأة، مقال منشور في مجلة دمشق للعلوم التربوية، المجلد 18. العدد 2002/2، ص ص 11-53.

## الويب:

ttp // على موقع الزواجي، اطلع عليه في 2005/02/07 على موقع // 2005 www amanjorden- org

2- شكوى نوايي نزاد(2005): أثر عمل الأم على الرقي الاجتماعي والتقدم الدراسي للأبناء أطلع عليه في ttp:// www.amanjorden. Org

2005/6/8 في عليه في 2005): التفكك الأسري. .. الأسباب والآثار اطلع عليه في 2005/6/8 طلى موقع ttp:// www. aleman. com.

2004/4/14 وإحصائيات اطلع عليه في 2004/2/14 ttp://www.amanhorden.org

5—غى قاطرجي(2004): معاناة ربة الأسرة العاملة اطلع عليه في 2005/10/23 على موقع على موقع 2004/10/14 عليه في 2004/10/14 والمسلات أمين (2003): عمل المرأة اطلع عليه في 6ttp://www.ousra.org على موقع 2005/10/10 على موقع

8- نادية الفواز (2004): المرأة العاملة وصراع الأدوار، فقط من الرجال يقدمون المساعدة لزوجاتهم العاملات 10% أطلع عليه في 2004/12/11 على موقع 100% أطلع عليه في 2004/12/11

الملحق رقم: 01

عدد العاملات حسب أماكن عملهن.

سمية بن عمارة

| النسبة<br>الإجمالية | العدد<br>الكلي | العدد<br>الجزئي | العدد | الأماكن والمؤسسات               | الوظيفة        | طبيعة<br>المهنة |
|---------------------|----------------|-----------------|-------|---------------------------------|----------------|-----------------|
| %54.54              | 120            | 50              | 20    | – المقاطعة الأولى               |                |                 |
|                     |                |                 | 15    | — المقاطعة الثانية              | معلمات         |                 |
|                     |                |                 | 15    | — المقاطعة الثالثة              |                |                 |
|                     |                | 30              | 12    | - مید روحو                      |                |                 |
|                     |                |                 | 05    | – الشطي الوكال بني ثور ورقلة    | أستاذات        |                 |
|                     |                |                 | 03    | – 27 فبراير حي بوزيد            | إكمالي         |                 |
|                     |                |                 | 06    | - الحليل بن احمد سيدي بوغفالة   | Ų,             | العمل           |
|                     |                |                 | 04    | - لالا فاطمة نسومر بوغفالة      |                | بعض             |
|                     |                | 30              | 10    | – محمد العيد آل خليفة           |                | الوقت           |
|                     |                |                 | 07    | – مبارك الميلي                  | أستاذات        |                 |
|                     |                |                 | 08    | – عبد المجيد بومادة             | ثانوي          |                 |
|                     |                |                 | 05    | – الحوارزمي                     |                |                 |
|                     |                |                 | 04    | - كلية الآداب والعلوم الإنسانية | أستاذات        |                 |
|                     |                |                 | 02    | كلية الحقوق والعلوم الاقتصادية  | جامعة          |                 |
|                     |                |                 | 04    | — كلية الهندسة                  |                |                 |
| %45.45              | 100            | 15              | 15    | – الحي الإداري بورقلة           | بدارية         | العمل           |
|                     |                |                 | 50    | - مستشفى محمد بوضياف            | –نمرضة         | کل              |
|                     |                |                 | 15    | ⊣لشوكة الوطنية للكهرباء والغاز  | <b>−إدارية</b> | الوقت           |
|                     |                |                 | 20    | – إدارة الجامعة                 | ⊣ِدارية        |                 |

سمية بن عمارة



مجلَّة الواحات للبحوث والدراسات

ردمد 7163- 1112 العدد 5 (2009) : 206 - 206

http://elwahat.univ-ghardaia.dz

# 

قويدر رابحي قسم الحقو ق المركز الجامعي غرداية غرداية ص ب 455 غرداية 47000, الجزائر

كان لموضوع حماية البيئة من التلوث اهتماما بارزا انتقل من المجال الداخلي الدود إلى المجال الدولي الممتد تطور إلى حد السعي إلى إيجاد قواعد دولية جديدة تتناول القضايا البيئية وتحكم السلوكات الدولية في هذا المجال.هذه القواعد تشكل في مجموعها نواة فرع جديد من فروع القانون الدولي صار يعرف بالقانون الدولي للبيئة. ومن هنا جاءت هذه الورقة لتجيب على الإشكالية المتعلقة بـ:

مفهوم القانون الدولي للبيئة كفرع مستحدث وأهم محطات تطوره.

ويقتضى هذا معالجة المفهوم أولا ثم التطور ثانيا:

1/: مفهوم القانون الدولي للبيئة:

لقد برز القانون الدولي للبيئة كفرع جديد من فروع القانون الدولي العام نتيجة المشاكل البيئية التي يعاني منها العالم فأتى بدافع الضبط والتنظيم وحدا لآثار ما تخلفه السلوكات الدولية من دمار على البيئة. هذا الدور الرئيسي للقانون الدولي للبيئة أكد عليه التقرير الحادر عن الاجتماع الخاص لكبار المسئولين الحكوميين للخبراء في القانون الدولي للبيئة في اجتماعه في مونتيفيديو (عاصمة الأورغواي) لعام 1981.

وتجدر الإشارة إلى أن التركيز على القانون الدولي للبيئة كوسيلة للحد من المشاكل البيئية كان منذ مؤتمر استوكهولم للبيئة البشرية من قبل الحكومات ضمن إطار برنامج الأمم المتحدة للبيئة الذي أعطى دفعا قويا لتطوره وإثرائه.

1-1/: تعريف القانون الدولي للبيئة:

يشار هنا إلى أنه رغم المؤلفات العديدة والمؤتمرات الدولية التي عقدت لم يتم الاتفاق على وضع تعريف محدد للقانون البيئي، إذ يبقى المجال مفتوحا أمام محاولات الباحثين فهناك من يعرفه بأنه:" القانون الذي يعنى أو يختص بالبيئة بمدف الفظة عليها وحمايتها "2

قويدر رابحي

وقد اختار الدكتور عمر سعد الله في معجمه التعريف التالي:" أنه مجموعة قواعد الاتفاقات البيئية المتعددة الأطراف "التي تم الاتفاق بشأنها. 3

أما الدكتورة بدرية عبد الله العوضي فتعرفه بأنه:

"القانون الذي ينظم كيفية الفظة على البيئة البشرية ومنع تلوثها والعمل على خفضه والسيطرة عليه أيا كان مدره بواسطة القواعد الاتفاقية والعرفية المتعارف عليها بين أشخاص القانون الدولي" ويرى الأستاذ حسني أمين بأن القانون الدولي البيئي هو: "مجموعة قواعد ومبادئ للقانون الدولي التي تنظم نشاط الدول في مجال منع وتقليل الأضرار المختلفة، التي تنتج من مادر مختلفة للمحيط البيئي أو خارج حدود السيادة الإقليمية ولا وكرزهنا على مسألة غاية القانون الدولي للبيئة وما يسعى إليه من أهداف ممثلة بالخوص في مجابحة الأضرار البيئية التي تستهدف الموارد الطبيعية مهما كان مدرها.

كما اختار الأستاذ "رودجرس" التعريف الذي ينبني على أن أهم ما في موضوع القانون الدولي للبيئة هو الجانب الحمائي فعرفه بأنه:

"القانون المتعلق بحماية الكون ومن عليه من الأنشطة التي تؤثر في الأرض والقدرة على استمرار الحياة عليها " وهو تعريف يتفق مع الأحكام العامة للقانون الدولي بشأن حماية البيئة، وتبقى مهمة البرنامج في محاولة ضبط تعريف دقيق له مهمة مستمرة يجتهد ويرغب في إتمامها وأخيرا يتفق على أن غاية القانون الدولي البيئي تتمثل بالأساس في كونه أداة فعالة للإدارة البيئية، والحد من المشاكل التي تعانيها البيئة. بما يحمله مفهومها من المعدين الطبيعي والإجتماعي. وتتقاطع في هذه الغاية أحكام القانون الدولي البيئي مع أحكام القانون الدولي للبيئة مع أحكام القانون الدولي والأفراد في العمل على تحسين البيئة وصيانة مواردها.

1-2/ مبادئ القانون الدولي البيئي:

استطاع القانون الدولي البيئي رغم عمره القير أن يضع لنفسه مجموعة من المبادئ التي تعد كقواعد سلوك تنظم العمل، وتكون بمثابة توجيهات وإرشادات واجبة الاتباع، كما تشكل قواعد قانونية لحماية البيئة<sup>8</sup>، يستعان بها حال مخالفتها في كشف وإدانة التجاوزات الحاصلة في ميدان البيئة. وكثيرا ما يستعان بها للاسترشاد والضغط من خلالها على أعضاء المجتمع الدولي، ونحاول أن نذكر من هذه المبادئ:

1-2-1/ مبدأ التعاون أو التضامن الدولى:

يقضى مبدأ التضامن الدولي<sup>9</sup> بأن على الدول التعاون في اتخاذ ما تراه ضروريا وملائما

فويدر رابحي

من الإجراءات لحماية وتحسين البيئة في المناطق المهددة بالتلوث العابر للحدود لمنع ومكافحة التلوث وهو ما اعتمده مؤتمر استوكهولم في المبدأ 24 في إعلانه إذ جاء فيه ما يلي: "يجب معالجة المشاكل الدولية المتعلقة بحماية وتحسين البيئة بروح التعاون من جانب كل الدول الكبيرة والمغيرة، وعلى قدم المساواة. والتعاون عن طريق الاتفاقات المتعددة الاطراف أو الثنائية أو أية وسائل أخرى مناسبة يعد أمرا لا غنى عنه لنحدد بفعالية، ونمنع ونقلل وننهي كل الاعتداءات على البيئة الناجمة عن أنشطة يتم ممارستها في جميع المجالات، وذلك مع احترام سيادة وم الحكل الدول. كما يتجسد هذا المبدأ بوضع السياسات التي من شأنها أن تقلل من التلوث بتبادل المعلومات وإرسال الإخطارات عند حدوث التلوث.

وقد ورد النص على هذا المبدأ في مشروع قانون المسئولية الدولية عن النتائج الضارة الناجمة عن أفعال لا يحظرها القانون الدولي الذي اعتمدته لجنة القانون الدولي المنعقدة في أوت عام 1998 وذلك من خلال المادة 4 على النحو التالي: "تتعاون الدول بحسن نية وتسعى عند الاقتضاء للح ول على مساعدة من واحدة أو أكثر من المنظمات الدولية في منع وقوع ضرر جسيم عابر للحدود أو التقليل من مخاطره إلى أدبى حد ".

ويبدو واضحا أنه تم الاستناد في هذا المبدأ على المبدأ رقم 24 من إعلان استوكهولم، والمبدأ رقم 7 من إعلان ربو. وتشترط المادة سالفة الذكر على الدول المعنية أن تتعاون بحسن نية، الذي يعد أحد المبادئ الأساسية في القانون الدولي $^{10}$ .

وللتعاون الدولي في مجال البيئة أهداف عديدة منها:

1- تبادل المعلومات حول طبيعة وأهمية المشاكل الخاصة بالبيئة والتلوث.

2- تقدير مدى فائدة أو جدوى السياسات الوطنية الخاصة بالبيئة والمطبقة في بلد معن وأيضا مدى إمكانية استفادة الدول الأخرى منها.

3- الإخطار والتشاور بخ وص أية مشكلة قائمة أو محتملة تتعلق بالبيئة أو تلوثها للتحجيم من التلوث<sup>11</sup>.

1-2-2 مبدأ عدم التمييز:

بمقتضى مبدأ عدم التميز 12 يتم توحيد المعاملة بخ وص التلوث وذلك بإخضاع من يحدث التلوث لذ وص تشريعية أو لائحية متماثلة أو ليست أقل شدة، وخ وصا فيما يتعلق بالجزاء المطبق سواء كان جنائيا أو مدنيا. كذلك يجب ألا يتم التمييز بين المتضررين من التلوث بأن تتم معاملة طرف بمعاملة تفضيلية بخلاف طرف آخر. وعلى هذا يتم التسوية التامة بين المواطنين والأجانب الذين يرفعون دعوى ضد من أحدث التلوث، وذلك بالسماح

لهم باللجوء إلى الكم الوطنية والأجهزة الإدارية في البلد الملوث<sup>13</sup>. ويحاول من خلال هذا المبدأ تحقيق حماية فعالة للبيئة مع بقية الطرق الأخرى.

وقد جاء في مشروع قانون المسئولية الدولية عن النتائج الضارة الناجمة عن أفعال لا يحظرها القانون الدولي الذي اعتمدته لجنة القانون الدولي، وفي المادة 16 ما يتعلق بمبدأ عدم التمييز ما فحواه: " ما لم تتفق الدول المعنية على خلاف ذلك لحماية م الح الأشخاص الطبيعية أو الاعتبارية المعرضين أو الذين قد يتعرضون لمخاطر ضرر جسيم عابر للحدود نتيجة القيام بأنشطة تدخل في نطاق مشروع المواد هذه، لا يجوز للدولة أن تميز بين هؤلاء الأشخاص على أساس الجنسية أو الإقامة أو المكان الذي قد يقع فيه الضرر، عند منحهم وفقا لنظامها القانوني حق اللجوء إلى إجراءاها القضائية أو غيرها من الإجراءات التماسا للحماية أو لأي جبر ملائم آخر ". ويتضمن النص المذكور عنرين أساسين هما عدم التمييز على أساس الجنسية أو الإقامة، وعدم التمييز على أساس المكان الذي يقع فيه الضرر. والقاعدة المنه وص عليها تلزم الدول بضمان أن يتلقى أي شخص قد يلحق به ضرر جسيم عابر للحدود نتيجة للأنشطة المذ وص عليها في المشروع، أيا كانت جنسية هذا الشخص أو مكان إقامته. وبرف النظر عن المكان الذي قد يقع فيه الضرر، نفس المعاملة التي تمنحها الدولة المدر رعاياها في حالة الضرر المي الممكن.و طبقا للنص لا يجوز للدولة الم در التمييز على أساس المكان الذي يقع فيه الضرر. فإذا وقع ضرر جسيم في الدولة (أ) نتيجة نشاط حدث في الدولة (ب)، فإنه لا يجوز للدولة (ب) الاعتراض على إقامة الدعوى بحجة أن الضرر قد وقع خارج نطاق ولايتها14

# 1-2-3/- مبدأ المنع أو الحظر:

هذا المبدأ هو تطبيق للقاعدة العامة التي تقرر أن الوقاية أفضل من العلاج وذلك على أساس أن منع الشيء قبل حدوثه أحسن من التعامل معه بعد وقوعه. كما أن مكافحة التلوث يمثل أولوية كبيرة بالمقارنة بموضوعات أخرى حيث تظهر الحاجة إلى هذا المبدأ بدرجة حادة وبارزة. وتثبت التجربة أن تكاليف معالجة المشاكل البيئية يفوق بكثير تكاليف الوقاية منها.

ويختلف تطبيق هذا المبدأ باختلاف طبيعة مدر التلوث. 15

كما تم التأكيد على هذا المبدأ في مشروع قانون المسؤولية الدولية من خلال المادة 3 التي نت على أنه "تتخذ كل الدول التدابير المناسبة لمنع وقوع ضرر جسيم عابر للحدود أو للتقليل من مخاطره إلى أدنى حد "، ويستند هذا المبدأ إلى المبدأ الأساسي الذي عبر عنه المبدأ

رقم 21 من إعلان استوكهولم والذي ينص على: "للدول وفقا لميثاق الأمم المتحدة ومبادئ القانون الدولي، الحق في استغلال مواردها الطبيعية طبقا لسياستها البيئية، وعليها مسئولية ألا تتسبب الأنشطة الواقعة داخل حدود ولايتها القضائية أو تحت سيطرتها في ضرر لبيئة الدول الأخرى في المنطقة خارج الولاية القضائية "<sup>16</sup>

ويعكس النص على مبدأ المنع، الاهتمام بنظام الوقاية، الذي يهم جميع الدول فيما يتعلق بالأنشطة المنه وص عليها في المادة 1 من المشروع. والأساليب التي تستطيع بما الدولة ان تفي بالالتزامات المقررة المتعلقة بالوقاية، وتشتمل على الإجراءات التشريعية أو الإدارية أو غيرها من الإجراءات اللازمة لتنفيذ القوانين والقرارات الإدارية والسياسات التي اعتمدتما الدولة.

والتزام الدول باتخاذ التدابير الوقائية أو الرامية إلى التقليل من مخاطر ضرر جسيم عابر للحدود إلى أدبى حد هو التزام ببذل العناية الواجبة، وهو يتطلب من الدول اتخاذ تدابير معينة بإرادتما المنفردة للوقاية من مخاطر ضرر جسيم عابر للحدود أو التقليل منها إلى أدبى حد، والالتزام الذي تفرضه هذه المادة ليس التزاما بتحقيق غاية 17.

# 1-2-4/- مبدأ الملوث الدافع:

يعد هذا المبدأ<sup>81</sup> الأكثر انتشارا وتداولا في ميدان الحماية البيئية نظير ما يقرره من جزاء مباشر على المتسبب في التلوث.وكونه مبدأ اقته اديا من حيث الآلية فهو يعني أن السلع والخدمات المعروضة في السوق يجب أن تعكس كلفة المواد المستعملة بما في ذلك الموارد البيئية، ذلك أن إلقاء نفايات ملوثة في الهواء أو الماء أو التربة هو ضمن استعمال هذه الموارد ضمن عوامل إنتاج 19. وهو مبدأ يهدف إلى تشجيع الاستخدام الأمثل والرشيد للموارد الطبيعية التي تحتويها البيئة والتي تتميز بعدم تجدد أغلبها نما يهددها بالزوال. كما أنه يمنع من وجود فروق في التجارة الدولية والاستثمار الدولي، كما يقضي هذا المبدأ بأن يتحمل الملوث التكاليف المتعلقة بإجراءات منع ومكافحة التلوث التي تقررها السلطات العامة لكي تظل البيئة في حالة مقبولة. ومعنى ذلك أنه سيحدث انعكاسا للتكلفة على تكلفة السلع والخدمات التي هي مدر التلوث. ولاشك أنه مبدأ فعال على الهيد

الدولي إذا أحسن تطبيقه إذ يعتبر أمرا ضروريا خاصة في حالة التلوث العابر للحدود.

1-2-5/- مبدأ إقامة التوازن بين مالح الدول المعنية:

في الكثير من المرات ينتج التلوث من الم انع التي تعد دعائم للاقة اد في كل الدول.

قويدر رابحي

وبتطبيق مبادئ القانون الدولي البيئي يحتم على الدولة التي هي مدر التلوث من الإسراع بإغلاقها أو الحد من الغازات المنبعثة إلى إقليم دولة مجاورة الأمر الذي يكلف تبعات اقت ادية ليست دائما متاحة وينظر إليها دائما على أنها مقوضة للاقت اد الوطني. هنا ظهرت الحاجة إلى إعمال هذا المبدأ الذي يقضي بإقامة توازن بين مالح الدول المعنية الدولة التي تمارس النشاط والدولة أو الدول قد تضار من جراء ممارسته مما يتطلب في الكثير من الأحيان العمل التشاوري الديبلوماسي أو اللجوء إلى التدخل العلمي التقني كما حل في حادثة منع "تراي" حينما تمكنت الشركة الملوثة إلى ابتكار وسيلة للحد من حجم الغازات المنبعثة. 20

# 2/ تطوير القانون الدولي للبيئة:

يشهد القانون الدولي للبيئة تطورا وهذا من خلال أمرين يتعلق الأول بآليات الأمم المتحدة في هذا الخ وص ويخص الثاني مساهمة المنظمات الدولية في السير به قدما نحو التفعيل.

1-2/ آليات الأمم المتحدة في تطوير القانون الدولي للبيئة:

أخذت الأمم المتحدة ومنذ إنشاء برنامج الأمم المتحدة للبيئة على عاتقها أمر التكفل بتطوير القانون الدولي للبيئة وبرز هذا من خلال:

# 2-1-1/ برنامج مونتفيديو:

لقد حمل برنامج الأمم المتحدة للبيئة هم تطوير القانون الدولي للبيئة وعمل على محاولة تكريس هذا الاهتمام فاهتدى إلى اعتماد برنامج مونتفيديو. فمنذ عام 1982، تم تنظيم وتنسيق أنشطة القانون الدولي التي يقوم بحا برنامج الأمم المتحدة للبيئة من خلال برامج مونتفيديو التي جاءت متعاقبة لتنمية مضمون القانون البيئي واستعراضه بشكل دوري، وقد حددت هذه البرامج إستراتيجية لالتزام برنامج الأمم المتحدة للبيئة إزاء تنمية القانون البيئي. 21

وقد كانت أنشطة برنامج الأمم المتحدة للبيئة في مجال القانون الدولي البيئي خلال سبعينيات القرن العشرين وما بعدها ذات طابع مخ ص في الأغلب لطلبات محددة من مجلس الإدارة، بيد أن الواقع المتسارع للك القانون الدولي البيئي به فة عامة وأعمال برنامج الأمم المتحدة للبيئة بشأنه على وجه الخوص. تطلبت نهجا واضح الأبعاد مما أسفر عنه برامج مونتفيديو التي عملت على تعزيزها. وقد تضمن هذا البرنامج:

أ/- برنامج مونتفيديو الأول:

قام اجتماع كبار المسئولين الحكوميين الخبراء في القانون البيئي الذي عقد في مونتفيديو (أورغواي) في عام 1981 بإحكام وضع برنامج مونتفيديو الأول<sup>22</sup> تحت رعاية

برنامج الأمم المتحدة للبيئة، وقام مجلس الإدارة بإقراره.

وحدد البرنامج ثلاثة مجالات مواضيع أساسية لوضع المبادئ التوجيهية والمبادئ والاتفاقات:

- \* التلوث البحري من م ادر برية.
- \* حماية طبقة الأوزون في الغلاف الجوي.
- \* نقل النفايات السمية واخطيرة ومناولتها والتخلص منها.

ب/- برنامج مونتفيديو الثانى:

في أيلول /سبتمبر 1992 قام اجتماع كبارا المسئولين الحكوميين والخبراء في القانون البيئي من أجل استعراض برنامج مونتفيديو الأول ووضع برنامج مونتفيديو الثاني، حيث قام عجلس الإدارة بإقراره في عام 1993.

وقد أعد البرنامج بعد وقت قليل من انعقاد مؤتمر الأمم المتحدة المعني بالبيئة والتنمية واعتماد جدول أعمال القرن 21 في ريو دي جانيرو في تموز /جويلية 1992.وقد استكملت الولاية الناجمة عن البرنامج بقرارات أخرى وثيقة اللة، ولاسيما تلك الدرة عن لجنة التنمية المستدامة وعن الدورات اللاحقة لمجلس إدارة برنامج الأمم المتحدة للبيئة.

وقد خضع البرنامج لاستعراض منة فى المدة تم خلاله تنقيح نص البرنامج فيما يتعلق بتنفيذه عام 1993وفي ضوء تحديات التنمية المستدامة الجديدة والتي تولدت عن مؤتمر الأمم المتحدة المعني بالبيئة والتنمية. وقد صدق مجلس إدارة برنامج الأمم المتحدة للبيئة عام 1997 على الملاحظات التي أبديت خلال عملية الاستعراض.

ج- برنامج مونتفيديو الثالث:

في عام 2000 عقد كبار المسئولين الحكوميين الخبراء في القانون البيئي اجتماعا تم فيه وضع البرنامج الثالث<sup>23</sup> وتم اعتماده بموجب مقرر مجلس الإدارة 23/21 المؤرخ في 9 شباط /فيفري 2001 باعتباره الإستراتيجية العريضة لأنشطة برنامج الأمم المتحدة للبيئة في مجال القانون البيئي في العقد الأول من القرن الحادي والعشرين. ووفقا لما قرره مجلس إدارة

برنامج الأمم المتحدة للبيئة عند اعتماده للبرنامج فسيتم حسبه تنقيح البرنامج بما لا يتجاوز دورته العادية لعام 2005.

ويتضمن البرنامج عشرين عنرا، وتم تنظيمه تحت ثلاث مواضيع رئيسية 24:

أولا: فعالية القانون الدولي

- التنفيذ والامتثال.
- بناء القدرات للدول النامية غير المتوفرة على أدوات العمل.
  - الوقاية من الأضرار البيئية والتخفيف من حدها.
    - تجنب المنازعات الدولية البيئية وتسويتها.
      - تدعيم وتنمية القانون الدولي البيئي.
    - المشاركة العمومية والوصول إلى المعلومات.
  - تحقيق التجانس والتنسيق بين الأطراف المساهمين.
    - تكنولوجيا المعلومات
    - النهج المبتكر إزاء القانون البيئي.
      - ثانيا: اليانة والإدارة
        - موارد المياه العذبة.
    - النظم الايكولوجية الساحلية والبحرية.
      - التربة.
      - الغابات.
      - التنوع البيولوجي
      - منع التلوث ومراقبته.
      - أغاط الإنتاج والاستهلاك
    - الطوارئ البيئية والكوارث الطبيعية.<sup>25</sup>
      - ثالثا: العلاقة مع المجالات الأخرى
        - التجارة
        - الأمن والبيئة
        - الأنشطة العسكرية والبيئة.

2-1-2/: إعلان مالمو ومقررات الدورة الاستثنائية لمجلس الإدارة:

اعتمد إعلان مالمو في المنتدى البيئي الوزاري لعالمي الأول الذي عقد في مالمو بالسويد في الفترة من 29–31 ماي 2000 باعتباره الدورة الاستثنائية السادسة لمجلس إدارة برنامج الأمم المتحدة للبيئة، عملا بقرار الجمعية العامة 242/53 المؤرخ في 28/جويلية 1999، وقام

وزراء البيئة والمسئولين الرفيعي المستوى لأكثر من 130 دولة خلال هذا الاجتماع بالنظر في التحديات البيئية الرئيسية للقرن ال21 وبتبادل الآراء بشأن التقدم الحق والمطلوب منذ مؤتمر الأمم المتحدة المعني بالبيئة والتنمية، وبقضية تطوير القانون الدولي البيئي حيث خص المبدأ 3 من الإعلان للتأكيد على ذلك والتي جاء فيها ما يلي: "يوفر الإطار المتطور للقانون البيئي الدولي واستحداث قانون وطني أساسا سليما لمعالجة الأخطار البيئية الرئيسية المعاصرة. ولابد من دعمه بنهج أكثر اتساقا وتنسيقا فيما بين الكوك البيئية الدولية. ولابد لنا أيضا من أن نعترف بالأهمية الرئيسية للامتثال والإنفاذ والمسئولية من الناحية البيئية، والنهوض بمراعاة النهج التحوطي على النحو الوارد في مبادئ ريو، وأدوات السياسات الهامة الأخرى علاوة على بناء القدرات "<sup>26</sup>.

كما يحتوي الإعلان على إحالات هامة بشأن الكثير من القضايا البيئية الرئيسية منها الاعتراف بالأهمية الرئيسية للامتثال والإنفاذ والمسئولية من الناحية البيئية. وتم إدماج مفهوم نمج دورة الحياة فيما يتعلق بمسئولية القطاع الخاص.

2-1-2/: المساعدة التقنية:

بموجب الولاية التي حل عليها برنامج الأمم المتحدة للبيئة من قرار الجمعية العامة للأمم المتحدة رقم 3436 (د-30) المؤرخ في 90/ديسمبر /1975، وكذا مقررات مجلس الإدارة اللاحقة يقوم البرنامج على العيد الوطني بتقديم خدمات استشارية قانونية للبلدان النامية والبلدان التي تمر اقتاديا الدياتها بمرحلة انتقالية، بناء على طلبها، من أجل تنمية وتدعيم تشريعاتها، ومؤسساتها البيئية الوطنية وتنفيذ الاتفاقات البيئية المتعددة الأطراف القائمة. وتقدم المساعدات إلى بلدان بمفردها وإلى مجموعات من البلدان وتقدم في حالات معينة على مستوى دون إقليمي.

وقد عرف مستوى هذه المساعدات التقنية التي يقدمها البرنامج تطورا ملحوظا في السنوات الأخيرة بعد اعتماد جدول القرن 21 باتجاه نموذج يستند إلى الملكية والالتزام الوطنيين، حيث يتم الاعتماد على الخبراء والاستشاريين القانونيين الوطنيين بدلا عن الاستشاريين الدوليين، في القيام بالدور الرئيسي في تنمية وتدعيم نظمهم القانونية

والمؤسسية، وحيث يستهدف من هذه التدخلات معالجة الحاجات الحقيقية التي تكون قد أقيمت في وقت سابق.

وقد قدم برنامج الأمم المتحدة للبيئة منذ إنشائه المساعدة التقنية القانونية إلى أكثر من

21.11.0

100 بلد نام وبلد تمر اقة ادياتها بمرحلة انتقالية على صعيد العالم<sup>27</sup>. وقد ركزت مساعدة برنامج الأمم المتحدة للبيئة على العيد الوطني في معظم الحالات على:

1- صياغة الأحكام الدستورية في سياق عمليات تنقيح الدستور حيث تملك الكثير من البلدان في الوقت الحالي أحكاما دستورية عن البيئة، مثال في ذلك: غينيا الاستوائية، إثيوبيا، جنوب إفريقيا، ناميبيا، ملاوي، بابوا، غينيا، الجديدة، سري لانكا، الفلبين، تايلاندا، اليمن، إيران، فاناتو، فييتنام والين.

2- وضع مناهج دراسية عن القانون البيئي، وقد تم ذلك في كل من: ملاوي، موزنبيق، الكويت، سريلانكا

3- وضع قوانين بيئية إطارية تحدد المبادئ العامة لحماية البيئة كما في: الأرجنتين، البرازيل، بوركينافاسو، بورندي، كمبوديا، جمهورية إفريقيا الوسطى، تشاد، لبنان.

4- استحداث وتدعيم النظم المؤسسية البيئية مثل وزارات البيئة ووكالات حماية البيئة كما في لوسوتو، لبنان.

5- تنفيذ الاتفاقات البيئية المتعددة الأطراف كما في:الكاميرون، الاتحاد السوفيتي.

ويشار في هذا السياق إلى المبادرة الناجحة المعتمدة والمتمثلة في المشروع المشترك بين برنامج الأمم المتحدة للبيئة وبرنامج الأمم المتحدة الإنجائي بشأن القانون والمؤسسات البيئية في إفريقيا، وهو مشروع رائد يهدف إلى توفير الأطر القانونية والمؤسسية للإدارة الرشيدة للبيئة والموارد الطبيعية من أجل التنمية المستدامة. والتي استفادت منه مثلا: كينيا، موزمبيق، تنزانيا، أوغندا.

ومن ضمن ما بذله برنامج الأمم المتحدة للبيئة أيضا من مساعدات مساعدته لمجموعات عديدة من البلدان على استحداث نظم دستورية ومؤسسية ويمكن هنا أن نذكر  $^{28}$ :

1- مساعدة تقنية من أجل إعداد مشروع دستور المؤتمر الوزاري الإفريقي المعني بالبيئة.

2- مشورة تقنية وقانونية إلى لجنة أمريكا الوسطى للبيئة والتنمية.

3- مشورة تقنية وقانونية لمبادرات إقليمية في أمريكا اللاتينية ومنطقة بحر الكاريبي.

4- دعم قانوني للعملية التحضيرية الإقليمية من أجل مؤتمر القمة العالمي المعني

## بالتنمية المستدامة.

5- دعم قانوني لوحدة تنسيق قطاع البيئة وإدارة الأراضي التابعة للجماعة والإنمائية
 للجنوب الإفريقي من أجل وضع بروتوكول بشأن البيئة.

#### 2-1-4/ التدريب:

ينشط برنامج الأمم المتحدة للبيئة في تنظيم الكثير من برامج وحلقات العمل والمؤتمرات والحلقات الدراسية وندوات التدريب على العد الدولية، الإقليمية والوطنية والتي يعمل في عديد المرات بتنظيمها مع الشركاء الآخرين. ومن بين أهم المبادرات في هذا الدد برنامج التدريب العالمي على القانون والسياسات البيئية ومنتديات القضاء:

# أ/- برنامج التدريب العالمي على القانون والسياسة البيئيتين:

ينظم برنامج الأمم المتحدة للبيئة كل سنتين برنامج تدريب عالمي على القانون والسياسة البيئتين. ويتكون البرنامج من ثلاثة أسابيع من التدريب المكثف والموجه إلى المسئولين الحكوميين العاملين في مجال الإدارة والتشريعات البيئية. وقد تم تدريب أكثر من 180 مسئول حكومي ينتمون بالدرجة الأولى إلى البلدان النامية تشمل أقاليم مختلفة في منطقة افريقيا (تشاد، جنوب افريقيا، غانا، ليبيريا، المغرب، النيجر،...)، في منطقة آسيا وا يط الهادي: (استراليا، إيران، باكستان، ماليزيا، الهند،...) ومنطقة غرب آسيا (الأردن، البحرين، عمان، فلسطين، ابنان، اليمن،...)، منطقة أمريكا اللاتينية ومنطقة الكاريبي (الأرجنتين، البرازيل، فنزويلا، كولومبيا، المكسيك،...) منطقة أوروبا الوسطى (الاتحاد السوفيتي، أوكرانيا، بلغاريا، طاجيكيستان، كازاخستان، بولندا،...) ومنطقة أوروبا (البرتغال، النمسا، هولندا، تركيا) منطقة أمريكا (كندا). وتقدف هذه العروض إلى تعريف المشتركين بالتطورات القانونية والمؤسسية في مجال القانون الدولى البيئي 29.

# ب/- منتديات القضاء:

تعتمد الفكرة على الوعي بدور القضاء في النهوض بحكم القانون الدولي البيئي عموما وبالخ وص في مجال التنمية المستدامة، حيث نظم برنامج الأمم المتحدة للبيئة ستة منتديات إقليمية للقضاء ودوره في النهوض بالامتثال للقانون البيئي الدولي والوطني وإنفاذه، وإلى إقامة شبكات بين الهيئات القضائية، وتبادل المعلومات القانونية، والبحث عن التجانس في تطبيق الكوك القانونية العالمية وهناك العديد من الأحكام الحديثة التي طبقت فيها مبادئ القانون البيئي الدولي مثل مبدأ تغريم الملوث، ومبدأ الحذر والأن اف بين الأجيال.

لقد جمعت المنتديات رؤساء الكم والمدعين العامين من العديد من بلدان إفريقيا وآسيا والله يط الهادئ وأمريكا اللاتينية ومنطقة الكاريبي. حيث عقدت هذه المنتديات في كل من كينيا (1996)، سري لانكا (1997)، الفلبين (1999) المكسيك (2000)، وسانت لوسيا من كينيا (2000)، أستراليا (2002). وقد اعتمد منتدى القضاء العالمي المعني بالتنمية المستدامة ودور

القانون في جوهانسبورغ المنعقد في الفترة من 18- 20 أوت 2002 والذي حضره 122 من كبار القضاة من بينهم رؤساء محاكم من 59 بلدا تمثل جميع أقاليم العالم.على ما تم إنجازه في هذه المنتديات الاقليمية.

2-2/مساهمة المنظمات الدولية في تفعيل القانون الدولى للبيئة:

يتميز المجتمع الدولي بانتشار الكثير من المنظمات الدولية والتي تبذل جهودا رائدة في ما يتعلق بالوضع البيئي مما يعني المساهمة في تطوير وتفعيل القانون الدولي للبيئة ومثالها:

1-2-2/منظمة الحة العالمية: OMS

كثفت هذه المنظمة نشاطها للحد من العواقب الحية للتدهور البيئي إذ أعدت اليات لجمع المعلومات بورة نشطة لتكوين قاعدة معلومات وافية من أجل تقييم الحاجة المستمرة إلى المبيدات وأعلنت توصية في 1986 تتعلق ب: دعوة الدول الملتزمة باتفاقات دولبة بالتعاون من أجل تقييم آثار المواد الكيميائية ومراقبة إنتاجها وتسويقها واستعمالها ولا شك أن هذا يدعم بشكل واضح ما يدعو إليه القانون الدولي للبيئة.

2-2-2/منظمة الأرصاد الجوية: WMO

أسهمت منظمة الحة العالمية في لفت الآنتباه إلى الضرر الذي لحق طبقة الأوزون وبوتوكول مونتريال لسنة 1987 حول الأرض توجت جهودها في الأخير باتفاقية طبقة الأوزون وبروتوكول مونتريال لسنة GIEC كما شاركت المنظمة أيضا سنة 1988 في تكوين فريق حكومي لدراسة تغيرات المناخ والذي يتكون من 2000 خبير 32.

2-2-3/الاتحاد العالمي من أجل الطبيعة: UICN

أنشأ في 1948 بمبادرة من الحكومة الفرنسية يلعب دورا استشاريا اتجاه الحكومات ويشترك في ميدان نشر المعلومات إلى الأعضاء ومن بين الجهود التي يبذلها أيضا مشاركته في الإستراتيجية العالمية لحفظ الموارد الطبيعية التي نشرت في 1980 وفي إعداد القائمة الحمراء التي تتضمن الأنواع المهددة بالانقراض أو التي في خطر، كما سجل مشاركته في العديد من الاتفاقيات البيئية كاتفاقية واشنطن حول التجارة الدولية للأنواع النباتية والحيوانية البرية المهددة وبالانقراض سنة 1973 واتفاقية التنوع الحيوي لسنة 1992 كما يعد من الأوائل الذين حرروا الميثاق من أجل الطبيعة الذي تبنته الجمعية العامة للأمم المتحدة في أكتوبر لسنة 1982 والذي يعد من أهم الوثائق العالمية البيئية.

2-2-4/المرفق العالمي من أجل الطبيعة: WWF

يحرص المرفق العالمي من أجل الطبيعة بالتدخل لتنفيذ الاتفاقات الدولية كمساهمته في تنفيذ اتفاقية رامسار 1971 المتعلقة بالمناطق الرطبة ذات الأهمية الدولية، اتفاقية واشنطن لسنة 1973 حول التجارة الدولية للأنواع النباتية والحيوانية المهددة بالانقراض، اتفاقية 1979 المتعلقة بحفظ الأنواع المهاجرة بدء من الحيوانات البرية كما يلعب دورا مهما في إعداد وتطبيق الإستراتيجية العالمية لحفظ الطبيعة المقترحة على حكومات جميع الدول من طرف الاتحاد العالمي من أجل الطبيعة<sup>34</sup> بالتعاون مع برنامج الأمم المتحدة للبيئة.

# الخلاصة:

إن القانون الدولي للبيئة يعالج قضايا البيئة ومشاكل التلوث ويخاطب من خلال قواعده نفس الأشخاص الدولية التي يخاطبها القانون الدولي العام باعتبار الأول فرع من الثاني.

ولئن سبق القانون الوطني القانون الدولي في وضع قواعد قانونية للمحافظة على البيئة إلا أن تعاظم الأخطار والكوارث البيئية قد نبه المجتمع الدولي إلى ضرورة الإسراع في تكوين منظومة قانونية دولية مواكبة للمستجدات توقف لانضباطية السلوك الدولي المدمر والمخرب وكذا لاستدراك ما لم يغطه القانون الوطني الذي تبين عدم كفايته. كما تسعى إلى كفالة إطار للحماية وا افظة على ما بقي من الطبيعة ومواردها التي تشكل عب الاقتاد العالمي. في عملية تشاركية بين القانون الدولي والوطني تحظى بالالتزام والاحترام من قبل الجميع.

# الهوامش:

بدرية عبد الله العوضي، «دور المنظمات الدولية في تطوير القانون الدولي البئيي» مجلة الحقوق الكويتية  $^{1}$  م $^{3}$ 

<sup>36</sup>المرجع السابق، ص

 $<sup>^{3}</sup>$ عمر سعد الله، معجم في القانون الدولي المعاصر، (d1)الجزائر :ديوان المطبوعات الجامعية،  $^{2}$ 00)، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  بدرية عبد الله العوضي، مرجع سابق، ص  $^{6}$ 

<sup>5</sup> حسنى أمين، «مقدمات القانون الدولي للبيئة»، مجلة السياسة الدولية، العدد 110، أكتوبر 1992، ص130

 $<sup>^{6}</sup>$  بدرية عبد الله العوضي، مرجع سابق، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> أحمد عبد الونيس، «الحماية الدولية للبيئة»، المجلة الم رية للقانون الدولي، العدد 52، **1996**، ص42.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> محمود حجازي محمود، حيازة واستخدام الأسلحة النووية في ضوء أحكام القانون الدولي، (م ر، مطبعة العشرى،2006)، ص36

```
العدد والموا، «تأملات حول الحماية الدولية للبيئة من التلوث» المجلة الم رية للقانون الدولي، العدد والمحمد عبد الوفا، ^{9} عام 1992، ص54.
```

سعيد سالم جويلي، مواجهة الإضرار بالبيئة بين الوقاية والعلاج، (م $\,$ ر: دار النهضة العربية 1999)، 34

11 أحمد عبد الوفا، مرجع سابق، ص54

12 خالد السيد متولي مُجَّد، «نقل النفايات الخطرة عبر الحدود والتخلص منها في ضوء أحكام القانون الدولي »

(ط1، م و: دار النهضة العربية )، ص236

13 المرجع السابق، ص55

14 سعيد سالم جويلي، مرجع سابق، ص34–35.

15 المرجع نفسه، ص55-56

16 المرجع نفسه، ص32

17 المرجع نفسه، ص33

18 يلاحظ بأن الفقه الاسلامي يعتمد قاعدة تب في نفس الاطار وهي قاعدة: "لا ضرر ولا ضرار "و "الضرر يزال" والتي تحمل متسبب الضرر في إزالته.

19 يحيى الوناس، تبلور التنمية المستدامة من خلال التجربة الجزائرية، مجلة العلوم القانونية والادارية (جامعة تلمسان)، ص53.

<sup>20</sup> أحمد عبد الوفا، مرجع سابق، ص58

<sup>21</sup> تقرير منتدى القضاة العالمي جوهانزبورغ 18-2002/08/20، أنشطة برنامج الأمم المتحدة للبيئة في ميدان القانون الدولي البيئي، ص2.

22 المرجع نفسه، ص3.

<sup>23</sup> المرجع نفسه، ص4

<sup>24</sup> المرجع نفسه، ص7

<sup>25</sup>المرجع نفسه، ص11

26 المرجع نفسه، ص14

27 المرجع نفسه، ص14

28 المرجع نفسه، ص15

<sup>29</sup> المرجع نفسه، ص17

<sup>30</sup> المرجع نفسه، ص18

,(E.Ellipses),p167<sup>31</sup> Jean –Marc LAVIELLE.Droit international de l'environnement

فويدر رابحي

 <sup>32</sup> Ibid,p72
 33 Kiss, ALEXANDRE ;Droit international de l'environnement (deuxieme edition: France; Edition PEDONE; 2000)

<sup>34</sup> أحمد عبد الكريم سلامة "المبادئ والتوجيهات البيئية"، المجلة الم رية للقانون الدولي، العدد ()، ص37



مجلَّة او احات لبحوث وادر اسات

ردمد 7163- 1112 العدد 5 (2009) : 207 - 220

http://elwahat.univ-ghardaia.dz

# 

# كمال كيحل قسم∏حقوق □امعة أدر ار

#### مقدمة

تتعرض مياه البحار والأنهار للتلوث بفعل بعض النشاطات التجارية والصناعية، مما يؤثر سلباً على صحة الإنسان نظراً لاستعمالها في السباحة أو في الري أو في الشرب بعد تحليتها، خاصة وأن نسبة كبيرة من سكان السواحل أصبحت تعتمد في الشرب على تحلية مياه البحار والأنهار.

أثارت مشكلة تلوث مياه البحار والأنهار اهتمام الدول والمنظمات الدولية، ويرجع السبب في ذلك إلى أن البحار والأنهار لا يقتصر دورها على نقل الأشخاص والبضائع، بل ينظر إليها باعتبارها مخزناً ضخماً للمياه والثروات والموارد الطبيعية.

ولقد تخطت أسباب ووسائل تلوث المياه قدرات الدولة، بل قدرات الجماعة الدولية في وضع الأنظمة القانونية الفعالة لمعالجة المشاكل المتعلقة بالمسئولية القانونية عن تلوث المياه من حيث طبيعة المسئولية ونطاقها وكيفية تقدير الضرر، وضمان الحصول على تعويض كاف لتغطية الأضرار الحاصلة.

ويرجع السبب في هذه المشاكل إلى النقص والغموض في القوانين الداخلية من جهة، والفراغ القانوني الموجود في قواعد القانون الدولي.

تعتبر هذه المواضيع من أهم المشاكل التي تواجهها الدولة والمجتمع الدولي لإرساء أسس جديدة للمسئولية عن تلوث المياه.

لهذا سوف أقوم من خلال هذا المقال بدراسة المنحى الجديد لقواعد المسئولية، من حيث قواعد وأسس المسئولية على الصعيد الدولي في هذا المجال، ومدى فعاليتها في حماية الثروة المئية؟

1- عناصر المسئولية الدولية عن تلوث المصادر المائية:

حسب القواعد العامة للمسئولية المدنية، يشترط اجتماع ثلاثة عناصر لقيامها هي الخطأ والضرر وعلاقة السببية، غير أنه في مجال المسئولية الدولية عن تلوث مياه البحار والأنهار، لا يظهر فيها عنصر الخطأ، لأن هذه المسئولية ذات طابع موضوعي، فتتمثل عناصرها في حادث التلوث، ثم ضرر التلوث، وثالثاً علاقة السببية بين حادث التلوث والضرر، إذ اكتفت بعض الاتفاقيات الدولية، خاصة منها الاتفاقية الدولية حول المسئولية المدنية عن أضرار التلوث بالنفط لعام 1969 وبروتوكول سنة 1992 المعدل لها، لانعقاد المسئولية الدولية سوى وقوع حادث يترتب عليه ضرر التلوث.

وبناء عليه سوف أقوم بدراسة هذه العناصر الثلاثة تباعاً فيما يلى:

#### 1-1 حادث التلوث:

يعتبر حادث التلوث أول عناصر المسئولية الدولية عن تلوث مياه البحار والأنهار، فحلقة المسئولية الدولية تبدأ بوقوعه وتنتهي بالضرر الناتج عنه، ولدراسة هذا العنصر سوف أبدأ بتحديد مفهوم حادث التلوث، ثم أعرض أهم صوره كما يلى:

# 1-1-1 مفهوم حادث التلوث:

حادث تلوث مياه البحار والأنهار هو واقعة مادية، ويختلف مفهوم تلك الواقعة في نصوص معاهدة 1969 عن بروتوكول 1992 المعدل لها.

لهذا يقتضي الأمر التعرض لهذا المفهوم في كل منها، وهذا ما سأبينه فيما يلي: أولاً: حادث التلوث في ظل معاهدة 1969.

عرفت المادة الأولى فقرة الثامنة من معاهدة 1969 حادث التلوث بأنه "كل حدث أو سلسلة أحداث لها نفس المصدر وينتج عنها تلوث" كما أضافت الفقرة الأولى من المادة الثالثة منها: "مالك السفينة لحظة الواقعة.. يعتبر مسئولاً عن أي ضرر تلوث ينتج عن تسرب أو إلقاء الزيت من سفينة إثر الواقعة".

يتبين من هذين النصين أن حادث التلوث يقصد به الحادث في مفهوم الإنقاذ أو المساعدة، والذي يتبعه تسرب أو إلقاء للزيت من السفينة. وبهذا فإن هذه المعاهدة لا تنطبق على حالات التهديد بالتلوث، فلا يتحمل المسئول تعويض تكاليف الإجراءات الوقائية لمنع تسرب المواد الملوثة من السفينة في حالة جنوحها وكونها مهددة بالغرق، بل تعوض فقط

تكاليف الإجراءات الوقائية التي اتخذت بعد حدوث واقعة التسرب التي نتج عنها التلوث.

وبالنظر لنص المادة الأولى الفقرة الثامنة، يتبين أن حوادث التلوث تتعدد بتعدد

كمال كيحل

مصادرها، وإذا وقعت سلسلة من الأحداث المؤدية إلى التلوث فينبغي ربطها بمصدرها الذي قد يكون واحداً كما قد يتعدد، ومسألة تحديد مدى ارتباط الحوادث المتسلسلة بمصدر واحد هي مسألة متروكة لتقدير قاضي الموضوع، كل حالة على حدة  $^1$ .

وتجسد عبارتي "تسرب" أو "إلقاء" الواردتين في المادة الأولى أعلاه، الطابع الموضوعي للمسؤولية الدولية عن تلوث البحار والأنهار، إذ يتبين أنها تشمل على التلوث الناتج عن التسرب العرضي أو الإلقاء العمدي للمواد التي تلوث البحار أو الأنهار، وبهذا يسأل مالك السفينة عن أي ضرر تلوث ينتج عن تسرب أو إلقاء الزيت من سفينة.

وهكذا يتبين أن مفهوم حادث التلوث في ظل اتفاقية 1969 هو مفهوم ضيق، إذ يقصر هذا الحادث فقط على التلوث الذي وقع فعلاً، ولا يشمل التهديد بالتلوث وتكاليف الإجراءات الوقائية في حالة التهديد الجدي بالتلوث.

ثانياً: حادث التلوث في ظل بروتوكول 1992.

يوسع بروتوكول 1992 المعدل لمعاهدة 1969 من مفهوم حادث التلوث، ليشمل الفترة الواقعة قبل حدوث التسرب أو الإلقاء الفعلي للزيت، ويبرر هذا التوسيع بكون الإجراءات التي تتخذ في الوقت المناسب يمكن أن تؤدي إلى تفادي أو على الأقل تقليل التلوث بشكل فعًال. وبناءً على هذه التبريرات تبنى القضاء الوطني لعديد من الدول المتعاقدة تفسيراً موسعاً لتعريف حادث التلوث بفرض التعويض عن الإجراءات المتخذة توقياً لحدوث تسرب أو إلقاء الزيت.

وهذا التوسع الذي جاء به بروتوكول 1992، أصبح تعريف حادث التلوث يشمل حالات التهديد به إذ نصت المادة 2 فقرة 4 من هذا البروتوكول على ما يلي: "كل حادث أو سلسلة أحداث لها نفس المصدر ينتج عنها تلوث أو تنشئ تقديداً جسميًّا و دقاً به"، فحسب هذا النص اتسع مجال تطبيق المعاهدة، ليشمل الفترة التي تسبق حدوث أي تسرب أو إلقاء فعلي للزيت من السفينة، بشرط ألا يكون توقع مثل هذا التسرب أو الإلقاء بعيداً من الناحية الزمنية $^2$ .

وبالنسبة لمكان اتخاذ الإجراءات الوقائية، فيرى الفقيه روديير <sup>3</sup> أن الذي يهم من الناحية الإقليمية هو مكان وقوع الأضرار أو مكان صرف النفقات، لذلك يرى أن أضرار التلوث والإجراءات الوقائية لا تكون إلا داخل البحر الإقليمي. غير أن الاتجاه الغالب في الفقه <sup>4</sup> يرى بأن الإجراءات الوقائية ليست بحاجة لأن تكون مقيدة أو ددة بالمياه الإقليمية أو بالمنطقة المتاخمة لها، لأن الإجراءات الوقائية حسب ما نصت عليه المعاهدة تعنى كل إجراء معقول

يتخد لمنع أو تقليل ضرر التلوث، لذلك يتعين إطلاق مكان اتخاذ هذه الإجراءات ليشمل أيضاً البحر العالي حيث يحدث التسرب أو التهديد به، وذلك للحد أو منع وصول ضرر التلوث للمياه الإقليمية، وبشرط أن يكون هناك ثمة تمديد للمياه الإقليمية.

# 1-1-2 مصادر تلوث البحار والأنهار:

سوف أبين في هذا البند أهم مصادر تلوث مياه البحار والأنحار، ونظراً للاتصال المادي بين الأنحار والبحار فإن أغلب مصادر التلوث تكون مشتركة بينهما، والتي أعرض أهمها فيما يلي:

أولاً: التلوث من الزيت البترولي.

يعتبر التلوث بالمحروقات من أكثر مصادر تلوث المياه البحرية انتشاراً، وأشدها خطورة على البيئة المائية بصفة عامة، فاختلاط الزيت أو النفط بالمياه يخل على نحو خطير بالتوازن البيئي وبالوسط الطبيعي للماء، ويؤدي هذا التلوث إلى موت الأحياء المائية بأعداد كبيرة نتيجة تسمم البيئة المائية التي تعيش فيها، إذ أن الزيت البترولي يؤثر على التركيب النوعي لمياه البحار والأنحار بما يذوب فيه من مواد داخلة في تركيب النفط، كما قد يؤثر على صلاحية تلك المياه للشرب بعد تحليتها أ، كما يعيق الاستخدامات الأخرى المشروعة لهذا الوسط، إذ يعرض استعماله الصحة الإنسانية للخطر 6.

وقد يحدث هذا التلوث إما نتيجة الحوادث البحرية مثل حوادث تصادم سفن شحن البترول، وتفريغ مياه غسيل خزانات البترول، وكذلك بسبب تفريغ السفن لحمولتها في البحر لتخفيف حمولتها لتفادي غرقها.

ثانياً: التلوث بالإغراق.

التلوث بالإغراق هو تصريف الفضلات والنفايات أو المواد الأخرى من السفن أو الطائرات، فالبحار والمحيطات رغم ضخامتها لم تعد قادرة على استيعاب ملوثات التطور الصناعي المتمثلة في المواد الكيماوية، والنفايات السامة مثل المواد المشعة والنفايات الصلبة كبلاستيك والزجاج والحديد والنحاس، ويؤدي تحلل تلك النفايات إلى القضاء على العديد من مظاهر الحياة المائية، وتسمم الكائنات البحرية وتغيير خصائص الماء. ولقد تأثرت مياه الأنحار كذلك من هذه الملوثات، والتي تعتبر في بعض الدول أهم مصادر المياه العذبة، فتدهورت نوعيتها تدهوراً كبيراً بسبب ما تلقيه فيها مركات المركبات من زيوت ووقود وكذلك ما تلقى فيها من مخلفات صناعية 7.

ثالثاً: التلوث من مصادر برية.

هو التلوث الذي يصيب البحر أو النهر بفعل التصريف من البر، سواء كان منقولاً مع الماء في المجاري الطبيعية، أو عبر قنوات الصرف الصحي، أو كان من الساحل مباشرة، كالمصانع المقامة على الساحل وتصرف نفاياتها في البحر، ومن أمثلة هذه النفايات الزيوت والمعادن والمواد الكيماوية التي تخلفها المصانع والمبيدات التي تذوب في الماء فتؤثر في بيولوجية المياه وجودتها في ويزداد تأثير هذه الملوثات بصفة خاصة في مياه الأنهار والبحار المغلقة، فتزداد درجة تركيز الملوثات فيها، فتتأثر تركيبة مياهها وتصبح غير صالحة لأهم استعمالات الحياة البشرية والحيوانية والنباتية.

ويدخل أيضاً في هذا النوع من التلوث، التلوث الحراري الذي ينتج من المصانع المقامة على الشاطئ، والتي تستعمل المياه في تبريد ركاها وتلقي بالمياه الساخنة في البحر أو النهر، فترتفع درجة حرارة هذا الماء مما يؤثر على حياة الكائنات الحية التي تعيش فيه.

رابعاً: التلوث النووي.

يتمثل في تلوث مياه البحار والأنهار بفعل التفجيرات النووية، والتي تجريها بعض الدول الكبرى في البحار، كما يحدث أيضاً بسبب انفجار أو غرق الغواصات النووية وغيرها من الآليات العسكرية التي تستعمل هذه المواد. ويعتبر هذا التلوث أخطر الملوثات جميعها لما له من آثار مدمرة وتشوهات على الكائنات الحية، كما يتسبب في أمراض مزمنة وفساد التربة والمحاصيل الزراعية، ويكون له هذا التأثير على المدى الطويل 9.

## 1-2 ضرر التلوث:

لا يكفي لانعقاد المسئولية الدولية عن تلوث مياه البحار والأنهار أن يقع حادث تلوث، بل يجب أيضاً أن ينتج عن هذا الحادث ضرر، باعتباره العنصر الثاني الذي يتطلبه القانون الدولي لانعقاد المسئولية الدولية عن هذا النوع من أنواع التلوث.

# 1-1-1 تعريف ضرر التلوث:

عرفت الفقرة السادسة من المادة الأولى من معاهدة 1969 ضرر التلوث بالحروقات بأنه: "أي خسارة أو أي ضرر خارج السفينة الناقلة للمحروقات، يقع بسبب التلوث الناتج عن تسرب أو إلقاء المحروقات، أينما يحدث مثل هذا التسرب أو الإلقاء، ويشمل تكاليف الإجراءات الوقائية وأي خسارة أو أي ضرر يقع بسبب هذه الإجراءات".

يتبين من هذا النص أن ضرر التلوث بالمحروقات، يتمثل في كل خسارة خارج السفينة

كمال كبحل

التي تنقل المحروقات ناتجة عن تسرب أو إلقاء المحروقات. وخارج إطار هذه المعاهدة يعتبر ضرراً كل خسارة ناتجة عن مصادر تلوث مياه البحار والأنهار، سواء كان بالزيت البترولي أو بالإغراق أو من مصادر برية أو تلوث نووي، فيشكل اعتداء على حق مشروع 10.

وحسب النص السابق من معاهدة 1969 المتعلق بالتلوث بالمحروقات، فإن ضرر التلوث لا يشمل الحسارة بمعناها التقليدي، بل يمتد أيضاً ليشمل تكاليف الإجراءات الوقائية، فإذا تسرب البترول من السفينة إثر حادث، فإن الإجراءات التي تتخذ لتطويق واحتواء بقع الزيت المتسربة لمنع البترول المتسرب من الوصول للسواحل كوضع حواجز حول السفينة أو على حدود الساحل المهدد بالتلوث، مثل هذه العمليات يطلق عليها اسم الإجراءات الوقائية، فتكاليف هذه الإجراءات قابلة للتعويض عنها، وهي تعتبر إحدى العناصر الأكثر وضوحاً في فاتورة أو كشف حساب معظم الحوادث، ليس فقط في حالة تلوث البحار والأنمار المنسوب إلى نقل البترول، بل أيضاً في حالة أي تلوث للبحار أو الأنمار أيًا كان مصدره، وكذلك في أي حادث للبيئة 11.

ويمثل هذا الشق، الجانب الإيجابي من المسئولية التحريزية، لأن المسئولية في التخطيط المسبق لتجنب وقوع الضرر أو الحد من آثاره، تعد جزءاً لا يتجزأ من المسئولية في ضمان عدم وقوع الضرر 12.

# 1-1-2 تحديد الضرر القابل للتعويض:

أهم أنواع الأضرار التي يمكن أن تنجم عن حوادث تلوث مياه البحار والأنهار، تلك المتعلقة بالخسارة اللاحقة بالمضرور أو بفوات الكسب المادي والأضرار البيئية، وسوف أقوم بشرحها تباعاً فيما يلى:

أولاً: أضرار الخسارة اللاحقة بالمضرور.

هو الضرر المادي الواقع على الأموال أو على الملكية، سواء كانت هذه الأخيرة عامة أو خاصة، مثل تلوث مراكب الصيد وأدواته، وتلوث الشواطئ، وحواجز الأمواج الموجودة في الموانئ، والجسور المقامة في البحر أو في النهر، وهذه الأضرار لا تثير أية مشكلة من حيث قابليتها للتعويض، فيعوض المضرور عن التكاليف المادية المتعلقة بتطهير الملكية الملوثة.

ثانياً: أضرار فوات الكسب المادي.

تتعلق هذه الأضرار بمالك أو حائز الأموال الملوثة، الذي يتعرض لفوات كسب ناشئ عن تعذر استخدام هذه الأموال ملوثة اسختداماً سليمًا يتفق مع النشاط الذي تستعمل فيه.

كمال كيحل

فالمالك لحقه ضرر يتعلق بالكسب بسبب حرمانه من استعمال مركبه أو معدات أخرى، خلال فترة زمنية تمتد حتى تنظيف أو استبدال هذا المركب أو تلك المعدات.

ويندرج أيضاً تحت أضرار فوات الكسب المادي الأضرار التي تلحق بالأشخاص الذين لا تمس ملكيتهم مباشرة بهذا التلوث، فهو يمس بطهارة أو بنظافة البيئة البحرية أو النهرية، إذ يؤدي ذلك على حرمان الصائد الذي يعتمد في كسبه أساساً على ممارسة نشاطه في تلك المياه قبل تلوثها، إذ يحرم من الكسب خلال الفترة التي تعذر عليه فيها الصيد بسبب التلوث، كذلك قد يؤدي عدم تردد السائحين على الشواطئ بسبب تلوثها إلى فوات كسب يلحق بأصحاب الفنادق والمطاعم والمركبات السياحية المحاذية للشاطئ الملوث. ويشترط للتعويض عن ضرر تفويت الفرصة أن يكون المضرور قد فقد فرصة بالفعل، وأن تكون هذه الفرصة جدية ألى المنادة ألى المنادق الفرصة أن يكون المضرور قد فقد فرصة المنافعل، وأن تكون هذه الفرصة المنادة ألى المنادق الفرصة الفرصة المنادق الفرصة الفرصة المنادق والمنادق الفرصة الفرصة الفرصة الفرصة الفرصة المنادق والمنادق والمنادق المنادق المنادق المنادق المنادق المنادق الفرصة أن يكون المضرور قد فقد فرصة بالفعل، وأن تكون هذه الفرصة ألى المنادق والمنادق والمنادق المنادق والمنادق والمنادق المنادق والمنادق المنادق والمنادق والم

ثالثاً: الضرر البيئي.

بصرف النظر عن الضرر الذي يقع على الأشخاص وعلى الملكية، وكذلك الحسارة المادية، قد يتسبب تلوث مياه البحار والأنهار في وقوع ضرر للبيئة البحرية أو النهرية ذاتها، ويُعتبر الضرر البيئي من أبرز موضوعات قانون التلوث وأكثرها صعوبة بسبب تعارض هذا الموضوع مع مصالح الدول الكبرى التي تعتبر أكبر مسبب لهذا التلوث، ومن جهة أخرى ترجع هذه الصعوبة إلى عدم إمكان تقدير الأضرار البيئية نقذاً، لهذه الاعتبارات نجد القوانين الدولية مترددة وغامضة في قبول التعويض عن هذه الأضرار.

وأرى بضرورة وضع ضوابط دولية صارمة للتعويض عن الأضرار البيئية دون الوقوف عند حد جبر الضرر، وإنما تطبيقاً لمبدأ التعويض العقابي في المسئولية الدولية، حتى تكون لقواعد المسئولية الدولية دور مزدوج الأول جبر الضرر البيئي والثاني تحقيق الردع، لوضع حد لتلوث البيئة البحرية والنهرية التي تعتبر عنصر حيوي للبشرية ولكامل الكائنات الحية.

## 1-3 علاقة السببة:

يشترط لقيام المسئولية الدولية عن أضرار التلوث، أن تقع هذه الأضرار بسبب حادث التلوث وليس بأي سبب آخر، ويبدوا هذا أمراً بديهيًّا جدًّا، إذ لا بد من علاقة السببية بين حادث التلوث والضرر حتى تقوم المسئولية، وتنفقي هذه الأخيرة إذا انعدمت علاقة السببية لوجود سبب أجنبي، وهو حادث خارجي عن نشاط من تدعى مسئوليته، وهذه الواقعة المدعاة كسبب أجنبي يجب أن تكون هي السبب في إحداث الضرر، وأن تكون خارجية عن نشاط الشخص الذي تدعى مسئوليته، وأن تكون غير ممكنة التوقع وغير ممكنة الدفع.

وتتمثل صور السبب الأجنبي في القوة القاهرة أو الحادث الفجائي مثل العاصفة أو الصاعقة أو الفيضانات والزلازل، التي تقع في البحر فينتح عنها انفجار أو تدفق مواد ملوثة في البحار أو الأنحار فهذه الواقعة تعفي من تدعى مسئوليته إذا توفرت شروطها المتمثلة في السببية والخارجية وعدم إمكان التوقع والدفع.

وتتمثل الصورة الثانية للسبب الأجنبي في الفعل المتعمد من الغير، فهو أيضاً ينفي المسئولية الدولية عن حادث التلوث إذا كان هو السبب الوحيد في إحداث الضرر، أما إذا كان فقط مشارك في إحداث التلوث فيكون المسئول والغير متضامنين في التزامهم بالتعويض تجاه المضرور. وكذلك الحال بالنسبة لفعل المضرور فينفي المسئولية الدولية عن حادث التلوث بصفة كلية أو جزئية بحسب درجة تدخله في إحداث الضرر.

وتجدر الإشارة إلى أنه فيما يتعلق بالإجراءات الوقائية التي يجوز التعويض عنها، يجب أن تكون لها علاقة سببية مع حادث التلوث، ويعتبر هذا الشرط الحد الفاصل بين الإجراءات الوقائية القابلة للتعويض، وما لا يعد كذلك، أما النفقات والتكاليف التي تتحملها الدولة في إطار المنع العام لتدارك أو لتفادي وقوع أي حادث، لا تدخل ضمن تكاليف الإجراءات الوقائية حسب معاهدة 1969 المتعلقة بالتلوث بالنفط 14.

2- أساس المسئولية الدولية عن حادث تلوث المياه:

لدراسة أساس المسئولية الدولية عن حادث تلوث المياه يتعين البحث عنه في أوساط الفقه الدولي، ثم في الاتفاقيات الدولية، وهذا فيما يلى:

1-1- الأساس الفقهي لهذه المسئولية.

أسس الفقهاء المسئولية الدولية عن الأضرار البيئية على أساس نظرية الخطأ، وهناك من أسسها على نظريتي الخطر والضمان، وسوف أبين المقصود بكل من هذه النظريات فيما يلي:

1-1-1-نظرية الخطأ.

تبنى بعض الفقهاء فكرة الخطأ كأساس للمسئولية الدولية عن تلوث البيئة البحرية أو النهرية، فقالوا بتطبيق القواعد العامة في القانون المدني على هذا النوع من المسئولية، والتي تتطلب لقيامها الإخلال بالتزام قانويي سابق هو الالتزام بعدم الإضرار بالغير، فإذا وقع إخلال بحذا الالتزام انعقدت المسئولية الدولية، ويلتزم من أحدثه بدفع التعويض للمضرور إذا توافرت باقي عناصر المسئولية من ضرر وعلاقة سببية بين الخطأ والضرر.

فأساس المسئولية الدولية حسب هذا الاتجاه الفقهي هو الخطأ، سواء كان هذا الخطأ

عمدي أو غير عمدي، فيتعين على المضرور إثباته، ولا يكفي لقيام المسئولية عن حادث التلوث صدور أي فعل إذا لم يكن هذا الأخير خاطئاً.

وتطبيقاً لهذه النظرية، يرى الفقه الدولي أن الأشخاص أو الدول لا يمكن مساءلتهم عن أضرار التلوث إلا إذا وقع من جانبهم خطأ، سواء كان إيجابياً كقيامهم بأنشطة بقصد إلحاق الضرر بدولة أخرى أو برعاياها، أو سلبياً كامتناعها عن نشاط كان ينبغي عليها أن تقوم به.

ولقد وجدت هذه الفكرة تطبيقاتها في جانب من القضاء الدولي مثال ذلك: قضية مصنع صهر المعادن بكندا المتعلقة بالتعويض عن الأضرار التي سببتها الأدخنة السامة التي ينفثها للأشخاص والممتلكات في ولاية واشنطن، حيث قررت لجنة التحكيم التي شكلتها الدولتان أنه وفقاً لمبادئ القانون الدولي، ليس لدولة الحق في أن تستعمل أو تسمح باستعمال إقليمها على نحو يسبب الضرر عن طريق الأدخنة في إقليم دولة أخرى 15.

1-1-2-نظرية تحمل التبعة.

نشأت هذه النظرية نتيجة التطور الصناعي والتقدم التكنولوجي، فأدى استخدام الآلات الميكانيكية وشتى وسائل النقل إلى أن أصبح الخطر الكامن في استعمال هذه المخترعات أقرب احتمالاً، مما سبب أضراراً بالغة بالأفراد دون أن يتمكنوا من الحصول على التعويض بسبب عدم تمكنهم من إثبات الخطأ في جانب المسئول أو دث التلوث 16.

ومن هذا المنطلق يرى أنصار هذه النظرية، أن النظرية السابقة أصبحت لا تسعف المضرورين من حوادث التلوث في الوصول إلى جبر الضرر الذي لحق بحم، خاصة عندما يكون النشاط الذي سبب التلوث مشروعاً، ولا يمثل خرقاً لقواعد القانون الداخلي أو الدولي 17.

هذا يرى أنصار هذه النظرية أن طبيعة النشاطات الصناعية أو التجارية ذاتما، وحتى ولو كانت مشروعة ينجم عنها ضرر التلوث، وحتى ولو لم ينجم عن هذه النشاطات أي إهمال أو عدم حيطة، وبناء عليه قالوا بأن المسئولية التقصيرية في هذه الحالة تقوم على فكرة الضرر وتحمل التبعة، فمن أنشأ تبعات يفيد من مغانمها وجب عليه أن يحتمل عبء مغارمها 18.

فيشترط لتطبيق هذه النظرية أن يكون النشاط خطراً يؤدي إلى تلوث البيئة البحرية أو النهرية لدرجة الخطورة، وأن يكون مصدر كسب أو فائدة لمن تسبب في هذا الضرر. فإذا تحقق هذان الشرطان، يجوز للمضرور من التلوث الناتج عن هذا النشاط المطالبة بالتعويض باعتباره عوضاً عن المكاسب المتحققة من ورائه.

ومن تطبيقات هذه النظرية حسب أنصارها، نشاط النقل البحري للبترول باعتباره

كمال كيحل

ينشئ خطر تلوث، كما أنه يعتبر مصدر كسب لمن يباشرونه.

ولقد وجدت هذه النظرية نشأتها وأرضها الخصبة في القانون الخاص، ولكن فقهاء القانون الدولي نادوا بها في مجال القانون الدولي، حتى تستطيع قواعده مواكبة التطورات والمتغيرات التي ينضمها، فلاقت استحساناً في مجال التلوث البيئي، لأن الغالب أن النشاط الصناعي أو التجاري للدول مشروع، ومع ذلك تنبعث منه مواد تلوث البيئة البحرية 19.

# 1-1-3-نظرية الضمان:

قال بهذه النظرية الفقيه الفرنسي ستارك، وبررها قائلاً بأنه في كل الحالات التي يلزم فيها المشرع أو القضاء المتسبب في إحداث الضرر بتعويضه، وبغض النظر عن أي جرم، فإن الضرر الواقع ينشئ تعديًا أو اعتداء على حقوق المضرور، وهي حقوق تخضع للحماية في ذاها ولذاها، وتكون حمايتها مكفولة بشكل موضوعي بواسطة طرق وأساليب مختلفة مثل الحق في الملكية والحق في الأسهم، وهي مستقلة عن خطأ المدعى عليه 20.

ويبرر هذا الفقيه نظريته بالنظر من زاوية المضرور ذاته وليس من زاوية المتسبب في الضرر، وبناءً عليه يرى أن للمضرور حق في السلامة، أي في الانتفاع الهادئ بأمواله، والممارسة المطمئة لأنشطته، ويتمثل الحد الأدبى للسلامة في الحياة البشرية، والسلامة البدنية، وسلامة الأموال المملوكة للشخص، فكل اعتداء على هذه الحدود يتعين تعويضه تعويضاً كاملاً حتى ولو لم يكن ثمة خطأ من جانب هذا الأخير 21.

1-2-أساس المسئولية الدولية عن أضرار التلوث في ظل الاتفاقيات الدولية:

نظراً لكون أغلب حالات تلوث البحار والأنهار والأكثرها أهمية تنتج عن الكوارث البحرية التي يسببها انفجار أو غرق ناقلات النفط العملاقة، التي تسبب أضراراً تتجاوز حدود الدولة وحدود التشريعات الوطنية، ظهرت الحاجة إلى إبرام اتفاقيات دولية تعالج موضوع المسئولية الدولية عن أضرار تلوث البيئة البحرية، وتتمثل أهم هذه الاتفاقيات فيما يلي:

أولاً: الاتفاقية الدولية حول المسئولية المدنية عن أضرار التلوث بالنفط لعام 1969.

حملت المادة 3 فقرة 1 من هذه الاتفاقية مالك السفينة المسئولية عن الأضرار الناتجة عن التلوث بالنفط بسبب تسربه أو تفريغه في البحر، وأسست هذه الاتفاقية مسئولية مالك السفينة ليس على الخطأ وإنما على أساس الضرر، فلا يعفى منها بإثبات عدم خطئه، بل فقط إذا أثبت أن حادث التلوث يسند إلى أعمال الحرب أو حادثة طبيعية لا يمكن توقعها ولا دفعها، أو إذا رجع إلى فعل عمدي يقوم به الغير أو إلى فعل المضرور، كما أدخلت هذه

كمال كيحل

الاتفاقية فكرة تحديد المسئولية فأصبح يحق للمالك تحديد مسئوليته بحد أقصى قدره ستون دولاراً أمريكيًّا لكل طن من الحمولة وللحادثة الواحدة.

فأخذت هذه الاتفاقية بنظرية تحمل التبعة، وليس بنظرية الضمان، إذ أن ضمان حق المضرورين من التلوث في التعويض يتعارض مع تحميلهم جزء من ضرر التلوث أو كله، وبمعنى آخر فإن نظرية الضمان لا تتفق مع حالات الإعفاء من المسئولية أو تحديدها، خاصة وأنها تسعى إلى حماية حقوق المضرورين وتعويضهم عن أي ضرر يمكن أن تتعرض له هذه الحقوق.

وهكذا فإن الأضرار الناتجة عن تسرب أو إلقاء المحروقات من ناقلة بترول في البحر، يسأل عنها مالك هذه الأخيرة طبقا ولعاهدة 1969 وبروتوكول 1992 المعدل لها مسئولية موضوعية بعيدة عن فكرة الخطأ، ومجردة من الأفكار التقليدية للمسئولية في النظم القانونية الداخلية، واستحدثت نظاماً فريداً لجبر الضرر الناشئ عن التلوث بالمحروقات تجمع فيه بين ما هو تقليدي من خلال إلزام مالك السفينة ومؤمنه بالتعويض، وكذلك الصندوق الدولي للتعويض عن أضرار التلوث بالمحروقات الذي يكمل التعويض في مرحلة ثانية لضمان التعويض الكامل للمضرورين من التلوث، خاصة في حالات الحوادث التي تأخذ شكل الكارثة 22.

ثانياً: الاتفاقية الدولية لإنشاء صندوق دولي للتعويض عن أضرار التلوث بالنفط لعام 1971.

يعتمد تدخل هذا الصندوق لأداء دوره المنوط به طبقاً لنصوص معاهدة 1971 وبروتوكول 1992 المعدل لها على توفر شرطين هما كون التلوث تم بالمحروقات، والشرط الثاني أن يتم هذا التلوث عن طريق سفينة 23.

ولهذا الصندوق مهمتان أساسيتان: الأولى هي ضمان تعويض المضرورين من التلوث في النطاق الذي تكون فيه الحماية الناشئة عن معاهدة 1969 غير كافية، والثانية هي التخفيف من العبء المالي المفروض على ملاك السفن طبقاً لمعاهدة 1969، ويعفى هذا الصندوق من التعويض في ذات الحالات التي يعفى فيها مالك السفينة من الالتزام بالتعويض أي في التلوث الناتج عن أعمال الحرب، وفي حالة عدم معرفة السفينة المسببة للتلوث، وفي حالة خطأ المضرور، والخطأ المتعمد من الغير 24.

وبناءً على ما سبق فإن تدخل هذا الصندوق في التعويض يجد أساسه في القانون الذي أنشأه ووضع ضوابط وحدود تدخله بصفة تبعية لالتزام المسئول الأصلي عن حادث التلوث، وهذا سعياً من المشرع الدولي إلى الجبر الكلى لضرر التلوث، وعدم تحميل المضرور

أي جزء منه.

ثالثاً: اتفاقية لندن لمنع التلوث البحري عن طريق إغراق النفايات والمواد الأخرى لعام 1972.

لم تشر هذه الاتفاقية بصورة واضحة ودقيقة لقواعد وأساس المسئولية عن التلوث البحري الناتج عن إغراق النفايات والمواد الأخرى، فهي لم تنص على قواعد خاصة بالمسئولية، بل نصت على عدد من الحالات يكون فيها إلقاء النفايات مباحاً، وأنها لا تطبق على السفن والطائرات التي تتمتع بالحصانة طبقاً للقانون الدولي.

رابعاً: اتفاقية بروكسل لعام 1962 المتعلقة بمسئولية مشغلي السفن النووية.

أخذت هذه الاتفاقية في المادة الثانية منها بأساس موضوعي بشأن مسئولية مشغلي السفن النووية، فاعتبرته مسئولاً عن جميع الأضرار النووية عندما يثبت المضرور أن الأضرار وقعت نتيجة لحادثة نووية مسببة من وقود نووي أو فضلات مشعة تتعلق بهذه السفينة 25.

بعد عرض هذه الاتفاقيات الدولية، يتبين لنا أن الأساس القانوني السائد في القانون الدولي بشأن المسئولية الدولية عن تلوث البيئة البحرية، هو أساس موضوعي مجرد من فكرة الخطأ، يكفى فيه مجرد إثبات الضرر وعلاقة السببية لإلزام المتسبب بتعويضه.

خاتمة:

من خلال العرض السابق يمكن القول بأن الأساس التقليدي للمسئولية المدنية لا يضمن حماية فعالة للمضرورين من حوادث التلوث البحري أو النهري، إذ أن حماية المضرور لا تتوقف عند حد قيام المسئولية الدولية، بل تتعداه إلى ضمان تحصيل التعويض الذي يجبر الضرر.

وفي هذا الإطار نلاحظ أن معاهدة 1969 المتعلقة بالتلوث بالنفط لم تقدم للمضرورين تعويضاً كافياً في جميع الحالات بتحديد المسئولية عن هذه الأضرار، ولم تحقق الحماية الكافية للمضرورين رغم جعلها التأمين إلزامياً على النشاطات التي فيها مخاطر التلوث الناجم عن تسرب أو إلقاء الزيت من السفن. ورغم إنشاء صندوق دولي للتعويض عن الأضرار الناجمة عن التلوث بالزيت، إلا أن دوره لم يكن كافياً لتحقيق الهدف الذي جاء من أجله، إذ أن مجال تدخله كان ضيق لم يشمل الحالات التي يعفى فيها المسئول من الالتزام بالتعويض، أو في حالة عدم معرفته.

ولهذا أرى لتحقيق حماية فعالة للمضرورين من حوادث التلوث البحري أو النهري،

ضرورة تعميم الالتزام بالتأمين ليشمل كافة الجالات التي تسبب هذا التلوث سواء بالنفط أو بغيره، وكذلك بإنشاء صندوق دولي يتدخل كضامن احتياطي لجبر أضرار التلوث البحري، وبالإضافة إلى ذلك يتعين تحقيق حماية فعالة للبيئة البحرية أو النهرية بإنشاء تنظيمات خاصة بالمسئولية عن الأضرار البيئية تخرج المسئولية عن مفهومها التقليدي المتمثل في جبر الضرر، إلى مفهوم متطور يصل إلى رضع المسئول عن طريق إقرار مبدأ التعويض العقابي.

# الهوامش

<sup>1</sup> Patrick Simon, la réparation civile des dommages causés en mère par les hydrocarbures, thèse pour le doctorat en droit, présenté et soutenue à la faculté de droit université de, paris, 1976, P26.

<sup>2</sup> مجدً السيد الفقي، المسئولية والتعويض عن أضرار التلوث البحري بالمحروقات، منشورات الحلبي الحقوقية، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، 2001، ص67-68.

 $^3$  Rodier, traité générale de droit maritime, Dalloz, paris, 1975, P660.  $^4$  انظر في عرض ذلك: مُحِدًا السيد الفقى، مرجع سابق،  $^4$  انظر في عرض ذلك: مُحِدًا السيد الفقى، مرجع سابق،  $^4$ 

<sup>5</sup> صليحة على صداقة، النظام القانوني لحماية البيئة البحرية من التلوث في البحر المتوسط، جامعة قار يونس، بنغازي، الطبعة الأولى، 1996، ص44.

أحمد عبد الكريم سلامة، قانون حماية البيئة الإسلامي، دار النهضة العربية، القاهرة، الطبعة الأولى،  $^6$  1996،  $^6$  1996.

<sup>7</sup> عصام الحناوي، قضايا البيئة الأساسية، جهاز شؤون البيئة، القاهرة، يناير 1995، ص107، على زين العابدين عبد السلام، و هُجَّد عبد المرضي عرفات، تلوث البيئة ثمن للمدنية، المكتبة الأكاديمية، القاهرة، 1992، ص147.

8 سعد مسعد سحاته، أثر تلوث نهر النيل على البيئة والتنمية في مصر بين التحليل الاقتصادي والحماية التشريعية، معهد الدراسات والبحوث البيئية، جامعة عين شمس، القاهرة، 1991، ص63.

<sup>9</sup> الجيلاني عبد السلام رحوبة، حماية البيئة بالقانون، دراسة مقارنة للقانون الليبي، الدار الجماهيرية للنشر والتوزيع والإعلان، ليبيا، الطبعة الأولى، 2000، ص149.

10 أنظر في هذا المعنى: مُحَدِّد عبده إمام، الحق في سلامة الغذاء من التلوث في تشريعات البيئة، دار الجامعة الجديدة للنشر، الإسكندرية، مصر، طبعة 2004، ص232.

11 مُجَد السيد الفقي، مرجع سابق، ص101.

- 12 حماية البيئة البحرية من التلوث، عباس هاشم الساعدي، دار المطبوعات الجامعية، الإسكندرية، مصر، طبعة 2002، ص164.
- 13 السنهوري، الوسيط في شرح القانون المدني، مصادر الالتزام، الجزء الأول، منشورات الحلبي الحقوقية، سنة 1998، صادر الدين الأهواني، مصادر الالتزام، المصادر غير الإرادية، 1994، بدون ناشر، ص33.
  - 14 مُحَدِّد السيد الفقي، مرجع سابق، ص105.
- 15 أنظر في عرض ذلك: أحمد عبد الكريم سلامة، قانون حماية البيئة الإسلامي، مقارناً بالقوانين الوضعية، دار النهضة العربية، القاهرة، الطبعة الأولى، 1996، ص389.
  - 16 السنهوري، الوسيط، مرجع سابق، ص767.
  - 17 أنظر في عرض ذلك: الجيلاني عبد السلام رحوبة، مرجع سابق، ص269-270.
    - 18 السنهوري، الوسيط، مرجع سابق، ص767.
  - 19 أنظر في عرض ذلك: الجيلاني عبد السلام رحوبة، مرجع سابق، ص269-270.
- <sup>20</sup> B. Starck, essai d'une théorie générale de la responsabilité civile considérée en sa double fonction de garantie de peine privée, thèse, paris, 1947, P59.
- <sup>21</sup> B. Starck, domaine et fondement de la responsabilité sans faute, R.G.D.J, tome 5, paris, 1955, P504.
  - 22 أنظر في هذا التحليل: حُمَّد السيد الفقي، مرجع سابق، ص290.
- 23 تجدر الإشارة إلى أن معاهدة 1971 عدلت بروتوكول 1992، وكذلك معاهدة 1969 عدلت يوتوكول آخر في سنة 1992.
  - 24 حماية البيئة البحرية من التلوث، مرجع سابق، ص190.
    - 25 الجيلاني عبد السلام، مرجع سابق، ص270.



مجلَّة الواحات للبحوث والدراسات

ردمد 7163- 1112 العدد 5 (2009) - 221 رمد

http://elwahat.univ-ghardaia.dz

# عَبِدَ عَنِهُ عَامِلًا عَهُمُ عَلَمُ الْهُولِ الْهُولِينَ الْهُولِينَ الْهُولِينَ الْهُولِينِ الْهِولِينِ الْهِلِينِ الْهِلِينِ الْهِلِينِ الْهِلِينِ الْهِلِينِ الْهُولِينِينِ الْهُولِينِينِ الْهُولِينِينِ الْهُولِينِينِ الْهِلِينِينِ الْهِلِينِ الْهِلِينِينِ الْهِلِينِينِ الْهِلِينِينِ الْهُلِينِينِ الْهُلِينِينِ الْهُولِينِينِ الْهُولِينِينِ الْهِلِينِينِينِ الْهُلِينِينِ الْهُلِينِينِ الْهُلِينِينِ الْهُلِينِينِينِ الْهُلِينِينِ الْهُلِينِينِ الْهُلِينِينِينِ الْهُلِينِينِينِينِ الْهُلِينِينِ الْهُلِينِينِينِ الْمُعِلِينِينِ الْمُعِلِينِينِ الْمُعِلِينِينِ الْمُعِلِينِينِ الْمُعِلِينِينِ الْمُعِلِينِينِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِينِينِينِينِ الْمُعِلِينِينِ الْمُلْمِينِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِينِ الْمُعِلْ

قاسم الحاج المجد قسم الحقوق المركز الجامعي غرداية غرداية ص ب 455 غرداية 47000 .الجزائر

#### مقدمة

يتفق جمهور العلماء من المحدثين والفقهاء أنّ الحجّة لا تقوم في الأحكام الشرعية العملية إلا بالحديث المقبول، المستجمع لشروط الصحة، والتي تتمثل في الجملة في خمسة قيود هي: العدالة، الضبط، اتصال السند، انتفاء الشذوذ، وانتفاء العلة. مع اختلاف بين الفريقين في دلالة الشذوذ والعلة، ودرجة العدالة والضبط المشترطة في قبول حديث الراوي.

إلا أنّ النّاظر في مصنفات الفقه يجد أحكاما كثيرة استدل لها الفقهاء بأحاديث لم تستجمع شرائط القبول، لاسيما من حيث الإسناد، وهذا مخالف للأصل، وفيه حالتان:

فبعض من تلك الأحاديث متنازع في صحتها وضعفها بين المحدثين والفقهاء أو بين المحدثين أنفسهم، ووجه الاحتجاج بها هو صحتها عند من أخذ بها.

لكن صنفا آخر من الأحاديث هي ضعيفة عندهم باتفاق، أو نجد من يأخذ بما ممن يضعفها في الأصل، ويشير المصنف أحيانا إلى أن سبب الاحتجاج بتلك الأحاديث هو تقويها بعواضد خارجية سوغت الأخذ بما.

فما معنى تقوية الحديث، وما هي طرقها وضوابطها، وحجيتها في الأحكام، وإلى أي مدى يؤدي الاختلاف في تقوية الأحاديث إلى اختلاف الأحكام الفقهية؟

أولاً: مفهوم تقوية الحديث:

التقوية في اللغة مشتقة من القوة، جاء في لسان العرب عن ابن سيده: القُوَّةُ نقيض

قاسم الحاج امجد

الضعف، والجمع قُوىً و قِوىً. وقد قَوِيَ فهو قَويَ وتَقَوَّى واقْتَوى كذلك،... وقَوَّيْتُه أَنا تَقْويةً وقاوَيْتُه فَقَوَيْتُه أَي غَلَبْته. وعنه أيضا: قَوَّى الله ضعفك أَي أَبدَلَك مكان الضعف قُوَّة".<sup>(1)</sup>

وفي الاصطلاح: "اعتبار جملة من القرائن للحديث، لتأكيد صحّته سندا أو متنا، أو بيان صلاحيته للاحتجاج". (2)

فهذا التعريف يشمل التقوية التي تقع للحديث سواء كان صحيحا أو ضعيفا، فإذا كان صحيحا أو حسنا ارتفعت درجته، وإن كان ضعيفا اعتبرت له قرائن تجعله صحيحا أو حسنا، أو صالحا للأخذ به، حيث لا يمكن العمل به بمفرده.

ولمصطلح التقوية علاقة بمفهومين آخرين، الأول الترجيح بين الأدلة، حيث يطلق عليه بعض الفقهاء لفظ التقوية، وليس مرادا هنا، حيث نعني بالتقوية في هذا البحث ما تعلق بالحديث الواحد، وليس المقارنة بين دليلين اثنين، مثلما يدل عليه مصطلح الترجيح المعروف عند الأصوليين والفقهاء.

وأما الثاني، فهو مصطلح الاعتبار، والذي يعني عملية السبر والبحث عن المتابعات والشواهد للحديث، كما سيأتي تعريفها، وهو طريق من طرق التقوية عند المحدثين، فالتقوية بهذا أعم من الاعتبار.

كما سأقتصر على دراسة ما تعلق بتقوية الحديث الضعيف فقط، دون الحديث عن تقوية الصحيح والحسن، والتمثيل لأسباب اختلاف العلماء في هذا الباب وأثرها على الأحكام بمثال واحد لكل سبب مراعاة للاختصار.

ثانياً: طرق وضوابط تقوية الحديث:

يعتبر كلا من الترمذي والشافعي أبرز من أصل لمسلك تقوية الأحاديث الضعيفة والاحتجاج بها في الأحكام، فقد أشار الترمذي في كتابه "العلل" إلى مدلول الحسن الذي أطلقه في "سننه"، قال: "كل حديث يروى لا يكون في إسناده من يتهم بالكذب، ولا يكون الحديث شاذا، ويروى من غير وجه نحو ذاك، فهو عندنا حديث حسن". (3)

واختار ابن الصلاح في "المقدمة" أن يكون مراد الترمذي بالحسن في الذهو الحديث الضعيف الذي يتقوى بغيره، وهو غير الحديث الحسن المشهور عند أهل الاصطلاح والذي هو نوع من الصحيح المحتج به، فقال في معرض شرح كلام الترمذي: "اتضح أن الحديث الحسن قسمان: أحدهما: الحديث الذي لا يخلو رجال إسناده من مستور لم تتحقق أهليته، غير أنه ليس مغفلا كثير الخطأ فيما يرويه، ولا هو متهم بالكذب في الحديث الحيث أعليته

يظهر منه تعمد الكذب في الحديث ولا سبب آخر مفسق-، ويكون متن الحديث مع ذلك قد عرف بأن روي مثله أو نحوه من وجه آخر أو أكثر، حتى اعتضد بمتابعة من تابع راويه على مثله، أو بما له من شاهد، وهو ورود حديث آخر بنحوه، فيخرج بذلك عن أن يكون شاذا ومنكرا، وكلام الترمذي على هذا القسم يتنزل". ثم ساق المعنى الثاني الخاص بالحسن لذاته المستفاد من تعريف الخطابي للحسن.

ومن النصين نجد أن شروط صلاحية الحديث الضعيف للتقوية هي:

- أن يكون ضعف راويه غير شديد، أي لا يكون متهما بالكذب أو متروكا، وما سوى ذلك من أنواع الضعف في الراوي أو السند فكلها تحتمل الانجبار والتقوية.
  - أن لا يكون الحديث شاذا، بمعنى مخالفته لما هو أصح منه.
    - أن يروى من وجه آخر، سواء بالمتابعات أو الشواهد.

والمتابعة عند المحدثين هي المشاركة التي تقع بين راويين فأكثر لبعضهم البعض في رواية الحديث الواحد بنفس الإسناد. وهي نوعان، بيّنهما ابن حجر بقوله: "والمتابعة على مراتب: إن حصلت للراوي نفسه فهي التامة، وإن حصلت لشيخه فمن فوقه فهي القاصرة، ويستفاد منها التقوية". (4) وقد تسمى المتابعة شاهدا أيضاً.

وأما الشاهد: فهو الحديث الذي يرويه صحابي موافقا لما رواه صحابي آخر، سواء كانت الموافقة له باللّفظ أو المعنى".

وقد وافق معظم العلماء الترمذي وابن الصلاح على هذه الشروط الثلاث، وأمّا نت الشافعي فاستفيد منه تفصيل أدق وأوسع فيما يتعلّق بطرق التقوية، إضافة إلى التقوية بالمتابعات والشواهد التي ذكرها ابن الصلاح، وهو ما ذكره في معرض بيان مسلك الاحتجاج بالحديث المرسل، الذي هو نوع من الضعيف غير المحتج به في الأصل عنده.

قال: "المنقطع (أي المرسل) مختلف، فمن شاهد أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم من التابعين، فحدّث حديثا منقطعا عن النبي عليه اعتبر عليه بأمور:

- منها: أن ينظر إلى ما أرسل من الحديث، فإن شَرِكه فيه الحفّاظ المأمونون فأسندوه إلى رسول الله على عنه وحِفْظِه.

- وإن انفرد بإرسال حديث لم يشركه فيه من يسنده، قُبِل ما ينفرد به من ذلك، ويعتبر عليه بأن ينظر:

- هل يوافقه مرسل غيره ممّن قبل العلم عنه من غير رجاله الذين قبل عنهم؟، فإن وجد ذلك كانت دلالة يقوى له مرسله، وهي أضعف من الأولى.

- وإن لم يوجد ذلك نظر إلى بعض ما يُروى عن بعض أصحاب رسول الله (ص) قولاً له، فإن وجد يوافق ما روي عن رسول الله (ص) كانت هذه دلالة على أنّه لم يأخذ مرسلَه إلا عن أصل يصحّ إن شاء الله.

- وكذلك إن وجد عوّام من أهل العلم يفتون بمثل معنى ما روى عن النّبي (ص). (وي عن النّبي (ص). وقد دل الذ على طريقين أخريين للتقوية هما:

- التقوية بأقوال الصحابة، والمراد بأقوال الصحابة ما لا مجال للرأي والاجتهاد فيه، يقول ابن حجر في المراد بقول الصحابي الذي يتقوى به الحديث الضعيف: "أمّا أقوالهم فالمراد به هنا ما خلت عن قرينة تدلّ على أنّ حكم ذلك الرفع". (6)

- التقوية بعمل أهل العلم.

على أن الشافعي يشترط في المرسل الصالح للتقوية أن يكون من مراسيل كبار التابعين، لا صغارهم، ولم يوافقه غيره في ذلك، حيث لم يفرقوا بين مراسيل كبار التابعين وصغارهم.

كما ن " بعض العلماء على طرق أخرى يتقوّى بها الحديث الضعيف، وهي تلقي العلماء للحديث بالقبول، ومن ذلك قول السخاوي: "وكذا إذا تلقّت الأمّة الضّعيف بالقبول يُعمل به على الصحيح، حتّى إنّه ينزل منزلة المتواتر في أنّه ينسخ المقطوع به". (7)

وقال السيوطي في شرح نظم الدرر: "المقبول ما تلقّاه العلماء بالقبول، وإن لم يكن له إسناد صحيح، فيما ذكره طائفة من العلماء منهم ابن عبد البرّ".

وقال أيضا في التعقبات على الموضوعات: "وقد صرّح غير واحد بأنّ من دليل صحّة الحديث قول أهل العلم به، وإن لم يكن له إسناد يُعتمد على مثله".  $^{(8)}$ 

ومن طرق التقوية التي ن عليها الحنفية خاصة، عمل المجتهد واستدلاله بالحديث، ومن ذلك قول الكوثري: "ومعلوم أن أخذ الفقيه بالحديث تصحيح له". (9)

وقال التهانوي: "المجتهد إذا استدل بحديث كان تصحيحا له". <sup>(10)</sup>

ومن طرق التقوية كذلك موافقة الخبر الضعيف لمقتضى القياس، قال ابن القيم: "والمرسل إذا اتصل به عمل، وعضده قياس، أو قول صحابي، أو كان مرسله معروفا باختيار الشيوخ ورغبته عن الرواية عن الضعفاء والمتروكين، ونحو ذلك مما يقتضي قوته، عُمل به". (11)

فهذه أهم الشرائط والطرق التي يتقوى بما الحديث الضعيف عند من يرى جواز التقوية، إلا أن التطبيق العملي لها يبرز اختلافا بين العلماء في إعمالها بحسب الظروف المحيطة بكل حديث، وسأبرز في العنصر الموالي محل ذلك الاختلاف وأثره على استنباط الأحكام.

ثالثاً: أسباب اختلاف العلماء في تقوية الأحاديث:

يمكن إجمال أسباب الاختلاف في تقوية الأحاديث في العناصر الآتية:

السبب الأول: الاختلاف في شروط صحة الحديث، والمراد بالتصحيح.

قد يكون اختلاف العلماء في تقوية الحديث راجع إلى تباينهم في ما يقتضي قبول الحديث ومرادهم بذلك، فالمحدثون عند إطلاقهم الصحة أو القبول أو القوة على الراوية يعنون بذلك السند والمتن، وأما الفقهاء فقد يعنون بها صحة المتن من حيث المعنى، ولو مع ضعف الإسناد، وقد أشار ابن رجب الحنبلي في شرح علل الترمذي إلى هذا التمايز وأثره في التقوية في معرض تعليقه على كلام الشافعي في تقوية المرسل، قال: "واعلم أنه لا تنافي بين كلام الحفاظ وكلام الفقهاء في هذا الباب، فإنّ الحفاظ يريدون صحّة الحديث المعيّن إذا كان مرسلاً وهو ليس بصحيح على طريقتهم لانقطاعه وعدم اتصال إسناده إلى النّبيّ (ص).

وأمّا الفقهاء فمرادهم صحّة ذلك المعيّن الذي دلّ عليه الحديث، فإذا عضّد ذلك المرسل قرائن تدلّ على أنّ له أصلاً قوي الظّنّ بصحّة ما دلّ عليه، فاحتجّ به مع ما احتفّ به من القرائن، وهذا هو التّحقيق في الاحتجاج بالمرسل عند الأئمة كالشافعي وأ د وغيرهما، مع أنّ في كلام الشافعي ما يقتضي صحّة المرسل حينئذ". (12)

ونتج عن هذا أمر آخر، وهو تساهل بعض الفقهاء وتجوزهم في العلل التي يضعف بما الحديث، فهم لا يرون في ورود الحديث موقوفا ومرفوعا أو متصلا ومرسلا، سببا للتوقف في الحديث وإعلال إحدى الروايتين بالأخرى، بل يقوون المرسل بالمتصل والموقوف بالمرفوع عادة، يينما يراعي المحدثون ذلك الاختلاف، وقد لا يحكمون على الحديث لمجرد وجوده، إن لم يتبين لهم الصحيح من الروايات، وكذلك الأمر في علة التفرّد والنكارة.

وعذر الفقهاء في ذلك التساهل حاجتهم للأدلة النصية أمام كثرة المسائل والتفريعات التي تعرض لهم بالدوام، بينما يتجه جهد المحدث في الأساس لتمييز الصحيح من الضعيف فقط.

يقول ابن دقيق العيد في "شرح الإلمام" مبرزا هذا التباين بين المنهجين: "الذي تقتضيه قواعد الأصوليين والفقهاء أن العمدة في تصحيح الحديث على عدالة الراوي وجزمه بالرواية.

ونظرهم يميل إلى اعتبار التجويز الذي يمكن معه صدق الراوي، وعدم غلطه، فمتى حصل ذلك وجاز ألا يكون غلطا، وأمكن الجمع بين روايته ورواية من خالفه بوجه من الوجوه الجائزة، لم يترك حديثه.

وأمّا أهل الحديث فإنهم يروون الحديث من رواية الثقات العدول، ثم تقوم لهم علل فيه تمنعهم من الحكم بصحّته، كمخالفة جمع كثير له، أو من هو أحفظ منه، أو قيام قرينة تؤثر في أنفسهم غلبة الظن بغلطه، ولم يجر ذلك على قانون واحد يستعمل في جميع الأحاديث". (13)

# - تطبيق على الحالة:

مثال ما اختلف العلماء في حكمه لاختلافهم في تقوية أدلته لهذا السبب مسألة العتق بالقرابة، حيث اختلف قول الفقهاء فيها لاختلافهم في تقوية الدليل المتعلق بها، وهو حديث: «من ملك ذا رحم محرم منه فهو حر».

قال ابن رشد: "وأما هل يعتق على الإنسان أحد من قرابته، وإن عتق فمن يعتق؟ فإنهم لم اختلفوا في ذلك، فجمهور العلماء على أنه يعتق على الرجل بالقرابة، إلا داود وأصحابه، فإنهم لم يروا أن يعتق أحد على أحد من قبل قربي. والذين قالوا بالعتق اختلفوا فيمن يعتق عمن لا يعتق بعد اتفاقهم على أنه يعتق على الرجل أبوه وولده، فقال مالك: يعتق على الرجل ثلاثة. أحدها: أصوله...، والثاني: فروعه...، والثالث: الفروع المشاركة له في أصله القريب وهم الاخوة...، وأما الشافعي فقال مثل قول مالك في العمودين الاعلى والاسفل، وخالفه في الاخوة فلم يوجب عتق كل ذي رحم محرم بالنسب كالعم والعمة والحال والحالة وبنات الاخ، ومن أشبههم ممن هو من الانسان ذو محرم.

قال: وعمدة الحنفية ما رواه قتادة عن الحسن عن سمرة أن النبي عليه السلام قال: «من ملك ذا رحم محرم فهو حر»، وكأن هذا الحديث لم يصح عند مالك والشافعي".  $^{(14)}$ 

أقول: ورد الحديث من عدة طرق موصولا ومرسلا، وقد قواه بعض العلماء بمجموع طرقه وضعفه آخرون.

أخرجه أبو داود والترمذي وغيرهما عن اد بن سلمة عن قتادة عن الحسن عن سمرة عن النبي عليه السلام قال: «من ملك ذا رحم محرم منه فهو حر».

قال أبو داود: "لم يرو هذا الحديث إلا اد بن سلمة، وقد شك فيه". (15) وقال الترمذي: "هذا حديث لا نعرفه مسندا إلا من حديث اد بن سلمة، وقد

قاسم الحاج امجد

روى بعضهم هذا الحديث عن قتادة عن الحسن عن عمر شيئا من هذا". (16)

وقال في العلل الكبرى: "وسألت مُجَّد بن إسماعيل عن هذا الحديث، فلم يعرفه عن الحسن عن سمرة، إلا من حديث اد بن سلمة، ويروى عن قتادة عن الحسن عن عمر". (17)

وقال البيهقي: "والحديث إذا انفرد به اد بن سلمة، ثم يشك فيه، ثم يخالفه فيه من هو أحفظ منه وجب التوقف فيه، وقد أشار البخاري إلى تضعيف هذا الحديث، وقال علي بن المديني: هذا عندي منكر". (18)

اتفقت عبارات النقاد على خطأ اد في وصل الحديث، والقرينة هنا مخالفته لمن هو أوثق منه، ولشكّه في إسناده كما روى أبو داود.

وللحديث طريق أخرى، حيث رواه ضمرة بن ربيعة عن الثوري عن عبد الله بن دينار عن ابن عمر عن النبي على قال الترمذي: "ولم يتابع ضمرة على هذا الحديث، وهو حديث خطأ عند أهل الحديث". (19)

وقال النسائي: "هذا حديث منكر، ولا نعلم أحدا رواه عن سفيان غير ضمرة بن ربيعة الرملي". (20)

وقد بين البيهقي موضع الوهم بقوله: "فهذا وهم فاحش، والمحفوظ بَعذا الإسناد حديث النهى عن بيع الولاء وعن هبته، وضمرة بن ربيعة لم يحتج به صاحبا الصحيح". (21)

إلا أنّ جمعا من العلماء لم يعتبروا هذه العلل، وجوّزوا أن يروي ضمرة الحديثين بالإسناد الواحد، قال ابن التركماني: "ليس انفراد ضمرة به دليلا على أنه غير محفوظ، ولا يوجب ذلك علّة فيه، لأنّه من الثقات المأمونين، لم يكن بالشام رجل يشبهه". (22)

وقال ابن حزم: "فهذا خبر صحيح كل رواته ثقات تقوم به الحجة، وقد تعلل فيه الطوائف المذكورة بأن ضمرة انفرد به وأخطأ فيه، فقلنا: فكان ماذا إذا انفرد به؟، ومتى لحقتم بالمعتزلة في أن لا تقبلوا ما رواه الواحد عن الواحد، وكم خبر انفرد به راويه فقبلتموه؟، وليتكم لا تقبلون ما انفرد به من لا خير فيه كابن لهيعة، وجابر الجعفي، وغيره فأما دعوى أنه أخطأ فيه فباطل، لأنها دعوى بلا برهان، وهذا موضع قبله الحنفيون وقالوا به، ولم يروا انفراد ضمرة به علة". (23)

وقال ابن دقيق العيد: "أخرجه النسائي، وابن ماجه، من حديث ضمرة، وقد خُطِّئ فيه، ولم يلتفت بعضهم لذلك، لكون ضمرة ثقة، لا يضرّ انفراده به". (24)

قال ابن القطّان: "وهذا هو الصّواب...، ولو نظرت جميع ما ذُكر حديثا حديثا، لم تجد من جميعها ما روي متصلا، ولم يرو من وجه منقطعا، إلا الأقلّ الأنزر، بالنسبة إلى القسم الآخر الذي لا يكاد يعدم في حديث أن يروى تارة متصلا وتارة مرسلا أو منقطعا، وما ذاك إلا قوّة للخبر، ودليل على شهرته، وتحدّث الناس به، فجعل ذلك من علل الأخبار شيء لا معنى له". (25)

وقال الشوكاني ردّا على قياس الشافعي: "ولا يخفى أن نصب مثل هذه الأقيسة في مقابلة حديث سمرة وحديث ابن عمر مما لا يلتفت إليه منصف، والاعتذار عنهما بما فيهما من المقال المتقدم ساقط، لأنهما يتعاضدان فيصلحان للاحتجاج". (26)

السبب الثانى: الاختلاف في المراد بالمخالفة التي تمنع تقوية الحديث الضعيف.

عرفنا مما سبق أن من شروط تقوية الحديث الضعيف عدم الشذوذ، الذي يعني عدم مخالفة ذلك الحديث المراد تقويته لدليل أصح منه عموماً، إلا أنّ تحديد وجود تلك المخالفة من عدمه أمر تتباين فيه أنظار العلماء، ويتعلق ذلك بمنهج كل فقيه في الترجيح بين الأدلة المتعارضة، فبعض الفقهاء يتوسعون في محاولة الجمع والتوفيق بين الأدلة ولو من وجوه بعيدة، بينما يضيّق غيرهم ذلك فلا يجمعون بين الأدلة ويعملون بحا، إلا إن كان وجه التوفيق واضحا، مع شرط كون الأدلة متكافئة في القوة، فلا يجمع بين حديث صحيح وآخر ضعيف، ولو أمكن التوفيق بينهما.

ونصوص العلماء في هذا السياق مجملة لا توضح المراد بالمخالفة المانعة من العمل بالضعيف أو تقويته، ففيما نقله ابن القيم عن أصول الإمام أد في الاجتهاد بقوله: "الأخذ بالمرسل والحديث الضعيف إذا لم يكن في الباب شيء يدفعه". (27)

وقال الإمام أ له لابنه عبد الله: "قصدت في المسند الحديث المشهور، وتركت الناس تحت ستر الله، ولو أردت أقصد ما صح عندي لم أرو من هذا المسند إلا الشيء بعد الشيء، ولكنك يا بني تعرف طريقتي في المسند: لست أخالف ما فيه ضعف إذا لم يكن في الباب شيء يدفعه". (28)

ونقل ابن حجر في النكت قول أبي داود لابنه: "لو أردت أن أقتصر على ما صحّ عندي لم أرو من هذا المسند إلا الشيء بعد الشيء، ولكنك يا بني تعرف طريقتي في الحديث: أبي لا أخالف ما يضعف إلا إذا كان في الباب شيء يدفعه". (29)

قلت: في هذه العبارات عموم يحتاج إلى توضيح ضابط وقوع التدافع بين الأدلة،

ودرجة ونوع الدليل الذي إن لم يوجد أُخِذ بالحديث الضعيف.

وقد أشار بعض الباحثين إلى وجود هذا التباين في تقدير المخالفة، حيث يرى أنّ السبب في تحسين الترمذي لأحاديث يخالف فيها الرواة من هم أولى منهم، بأنه ميل منه للجمع بين الروايات ما أمكن وعدم اطّراحها لجرّد المخالفة، وأن الترمذي لا يمانع من الجمع بين الأحاديث المختلفة ولو لم تكن في درجة واحدة من الصحة، وهو ما يخالف به -في نظره بعض العلماء.

يقول: "وأغلب ظني أن الأئمة الذين لم يوافقوه في ذلك رأوا أنّ شرط الجمع بين المتون المتعارضة أن تكون كلّها في مستوى ما يحتج به، أما معارضة الحديث المقوى بمجموع طرقه الضعيفة لما هو أصحّ منه، فلا يتهيّأ الجمع حينذاك، لأنّ المتعيّن هو تقديم الأقوى وترجيحه على الأضعف. فبعض العلماء يتسامح ولا يعدّ إلاّ القليل من المخالفات موجبة لعدم التقوية ما دام الجمع ممكنا، ومن هؤلاء الإمام الترمذي ره الله". (30)

كما أن للمخالفة التي تمنع تقوية الحديث أوجها أخرى عند الفقهاء إضافة إلى الأسباب المذكورة، لاسيما اشتراط الحنفية عدم مخالفة الخبر للقياس، أو مخالفته لصريح القرآن، أو تقديم الإمام أد لأقوال الصحابة على الحديث الضعيف الذي يتقوى بغيره عند التعارض، ويخالفه في ذلك بعض الفقهاء.

#### - تطبيق على الحالة:

مثال ما اختلف الفقهاء في حكمه بسبب اختلافهم في تقوية الحديث لهذا السبب، مسألة ذكاة الجنين، إذ يرى الجمهور أن ذكاته ذكاة أمه، ويرى الحنفية أنه ميتة ولا يحل بذكاتها.

وحديث الباب هو ما رواه الترمذي في السنن، قال: حدثنا مُحَد بن بشار حدثنا يحيى بن سعيد عن مجالد ح، قال حدثنا سفيان بن وكيع حدثنا حف بن غياث عن مجالد عن أبي الوداك عن أبي سعيد عن النبي عليه قال: «ذكاة الجنين ذكاة أمه».

قال: وفي الباب عن جابر وأبي أمامة وأبي الدرداء وأبي هريرة. قال: هذا حديث حسن، وقد روي من غير هذا الوجه عن أبي سعيد، والعمل على هذا عند أهل العلم من أصحاب النبي على وغيرهم، وهو قول سفيان الثوري وابن المبارك والشافعي وأدر وإسحاق، وأبو الوداك اسمه جبر بن نوف. (31)

حسّن الترمذي حديث مجالد، وهو سيء الحفظ، ولم يشر إلى تصحيحه، رغم ورود متابعات له أشار إليها بقوله: "وقد روي من غير هذا الوجه عن أبي سعيد".

وهو ما رواه ابن حبان في صحيحه، وأ لم في المسند عن يونس بن أبي إسحاق عن ابن أبي الوداك به. $^{(32)}$ 

ويونس بن أبي إسحاق السبيعي، أبو إسرائيل الكوفي، قال فيه ابن حجر: صدوق يهم قليلا. قال يحيى بن سعيد: كانت فيه غفلة، وقال أ د: حديثه مضطرب، وقال النسائي: ليس به بأس، وقال الذهبي: صدوق ما به بأس. (33)

قال ابن حجر: "فهذه متابعة قوية لمجالد، ومن هذا الوجه صححه ابن حبان وابن دقيق العيد". (34)

وقال الشوكاني: "وضعّفه عبد الحقّ، وقال: لا يحتجّ بأسانيده كلها، وذلك لأن في بعضها مجالدا. ولكن أقل أحوال الحديث أن يكون حسنا لغيره لكثرة طرقه". ثم ساقها. (35) وقد رواه أدمن طريق عطية العوفى عن أبي سعيد، وعطية ضعيف أيضا. (36)

وقد أخذ بالحديث معظم الفقهاء، كمالك والشافعي، وقال أبو حنيفة: "إن خرج حيّا ذُبح وأُكل، وإن خرج ميتا فهو ميتة". (37)

قال التهانوي ردّا على مذهب الجمهور: "ولو سلّمنا أن حديث «ذكاة الجنين ذكاة أمه» عام لكلّ جنين، فقد عرفت أنّ طرقه كلّها ضعيفة لا تصلح للاحتجاج بها على مذهب المحدّثين، ولو جمعنا طرقه، وقلنا: بأنّ بعضها يقوى ببعض، فغايته أن يكون بمنزلة الحديث الصحيح من أخبار الآحاد، وبمثله لا يعارض نه الكتاب، وهو قوله تعالى: ﴿ وُولَه: ﴿ وَالمَنخنقة والموقوذة ... ﴾ وقوله: ﴿ والمنخنقة والموقوذة ... ﴾ الآية [المائدة: 03]، وبالعيان ندري أنّ ذكاة الأم ليست ذكاة للجنين، لأنّه غيرها، وقد يكون ذكرا وهي أنثى، فالجنين في حكم الحياة نفس على حدة، ولو انفصل ثم مات لم يحل عندهم جميعا، فعرفنا أنّه ليس يتيبع الأم في هذا الحكم ... ". قال: "وقد مرّ غير مرّة أنّ أبا حنيفة لا يحتج بميعا، فعرض النه ، وإنّما يحتج بما إذا لم تخالف النه ، ولا الأصول المجمع عليها، فيقدّمها على الرّأي، ويفسّر بما المجمل من الأخبار ". (38)

فالشاهد هنا ردّ الحنفية للحديث رغم ورود ما يعضده ويقويه، بسبب مخالفته -في نظرهم - لمقتضى الآيات الواردة، ولمقتضى القياس، بينما أخذ بالحديث غيرهم من الفقهاء، ولم يروا بينه وبين الآيات تعارضا يقتضي ردّه وترك الاحتجاج به.

السبب الثالث: الاختلاف في تمييز ما يأخذ حكم الرفع من أقوال الصحابة. يفرّق العلماء في باب التقوية –لاسيما بالموقوفات على الصحابة– بين ما لا مجال

قاسم الحاج امجد

للرأي فيه وليس من باب الاجتهاد، حيث يأخذ حكم المرفوع ويكون من باب تقوية الحديث المسند بمثله، وبين ما فيه مجال للرأي فتكون حجيته في تقوية المسند أضعف.

يقول العلائي: "والمرسل يقوى بما روي عن بعض الصحابة من موافقته، وخصوصا إذا كان ذلك ثما يرجع فيه إلى التوقيف، فإنّ الظّاهر حينئذ أنّ ذلك الصحابي لم يقل به إلاّ وقد سمعه من النبي على أو ثمن سمعه منه، فيدلّ على أنّ للمرسل أصلا، فأمّا إن كان ثما يمكن أن يكون الصحابي قاله عن اجتهاد فليس الظاهر قويّا حينئذ". (وو)

وضوابط الموقوف الذي يأخذ حكم الرفع معروفة منها: قول الصحابي: "كنّا نفعل"، أو "كنّا نقول"، إذا أضافه إلى زمن النبي على أو قوله: "أمرنا بكذا"، أو "غينا عن كذا"، أو ورد في الحديث عبارة: "يرفعه"، أو: "ينميه"، أو غيرها، أو كان قول الصحابي تفسيرا يتعلق بسبب نزول آية، أو الإخبار عن الأمور الماضية، أو أحوال القيامة، أو التنبّؤ بحوادث المستقبل، أو الثواب والعقاب على الأفعال، فكلّ هذه الصور لها حكم المرفوع عند المحدثن. (ه)

ومع هذا التحديد لهذه الضوابط، إلا أن هناك تباينا في الأنظار عند إسقاطها على الأحاديث، ويخضع لاجتهاد كلّ محدث أو فقيه، مما يؤدي إلى اختلاف الحكم على الحديث الضعيف تبعا لذلك.

### - تطبيق على الحالة:

مثال المسائل التي اختلف في حكمها للاختلاف في تقوية أدلتها لهذا السبب، مسألة الزكاة في الحنطة والشعير والتمر والزبيب.

حيث روى البيهقي في السنن بسنده عن موسى بن طلحة قال: «عندنا كتاب معاذ بن جبل عن النبي (ص) أنه إنما أخذ الصدقة من الحنطة والشعير والزبيب والتمر».

وفي رواية عنه: أن رسول الله (ص) قال: «فيما سقت السماء والبعل والسيل العشر، وفيما سقى بالنضح نصف العشر». وإنما يكون ذلك في التمر والحنطة والحبوب، فأما القثاء والبطيخ والرمان والقضب، فقد عفا عنه رسول الله عليه.

وروى من حديث مجاهد قال: «لم تكن الصدقة في عهد رسول الله (ص) إلا في خمسة أشياء: الحنطة والشعير والتمر والزبيب والذرة».

ومن حديث الحسن قال: «لم يفرض رسول الله (ص) إلا في عشرة أشياء: الإبل والبقر والغنم والذهب والفضة والحنطة والشعير والتمر والزبيب». قال ابن عيينة: أراه قال: والنّرة.

ومن حديث الشعبي قال: كتب رسول الله ﷺ إلى أهل اليمن: «إنما الصّدقة في الحنطة والشعير والتمر والزبيب».

قال البيهقي: هذه الأحاديث كلّها مراسيل، إلا أنما من طرق مختلفة، فبعضها يؤكد بعضا، ومعها رواية أبي بردة عن أبي موسى...، ومعها قول بعض الصحابة هي.

أما أقوال الصحابة فهو ما رواه من حديث ليث عن مجاهد عن عمر قال: ليس في الخضراوات صدقة. ومن حديث عاصم بن ضمرة عن علي في قال: ليس في الخضر والبقول صدقة. ومن حديث عائشة في: "أن السنة جرت به، وليس فيما أنبتت الأرض من الخضر زكاة". (41)

وقال الشوكاني: "فلا أقل من انتهاض هذه الأحاديث لتخصي تلك العمومات التي قد دخلها التخصي بالأوساق والبقر العوامل وغيرهما، فيكون الحق ما ذهب إليه الحسن البصري والحسن بن صالح والثوري والشعبي من أن الزكاة لا تجب إلا في البر والشعير والتمر والزبيب لا فيما عدا هذه الأربعة مما أخرجت الأرض". (42)

وخالفهما الزيلعي الحنفي في نصب الراية، قال: "وأما أحاديث: «إنما تجب الزكاة في خمسة...»، فكلها مدخولة، وفي متنها اضطراب". وكذلك ضعّفها أبو حنيفة لمعارضتها ما هو أقوى وأعم، وهو حديث: «فيما سقت السماء العشر...»، فأوجب الزكاة في كل ما يخرج من الأرض إلا الحطب والحشيش والقصب. (43)

وقد عمل بمقتضى هذا الأحاديث كلّ من مالك والشافعي وأ د، وقاسوا على تلك الأصناف كل ما يكال ويدّخر، ولم يروا وجها للتعارض.

فحديث موسى بن طلحة رواه أ لد في المسند قال: حدثنا عبد الر بن بن مهدي حدثنا سفيان عن عمرو بن عثمان —يعني ابن موهب— عن موسى بن طلحة قال: «عندنا كتاب معاذ عن النبي عليه أنه إنما أخذ الصدقة من الحنطة والشعير والزبيب والتمر». (44)

وقال الشافعي في الأم: "ويروى عن رسول الله عليه أنه أخذ الصدقة من الحنطة والشعير

والذرة". قال: "وهكذاكل ما وصفت يزرعه الآدميون ويقتاتونه". (45)

ورواه الحاكم من طريق الثوري عن عمرو بن عثمان عن موسى بن طلحة، قال: عندنا كتاب معاذ بن جبل عن النبي أنه إنما أخذ الصدقة من الحنطة والشعير والزبيب والتمر». (46)

وأعلّه ابن دقيق العيد بالانقطاع، فقال معلقا على تصحيح الحاكم لإسناده: "وفيما قاله نظر كبير، فإنه روى من حديث موسى أنه قال: «عندنا كتاب معاذ عن النبي الله أنه إنما أخذ الصدقة من الحنطة، والشعير، والزبيب، والتمر»، وهذا يشعر أنه كتاب، وذكر أبو زرعة أن موسى عن عمر مرسل، فإن كان لم يدرك عمر، فلم يدرك معاذا". (47)

إلا أنّ الألباني اعتبر رواية موسى بن طلحة المرسلة في حكم الموصول، لأنما وجادة صحيحة، قال: "لا وجه عندي لإعلال هذا السند بالإرسال، لأنّ موسى إنما يرويه عن كتاب معاذ ويصرح بأنّه كان عنده، فهي رواية من طريق الوجادة، وهي حجة على الراجح من أقوال علماء أصول الحديث، ولا قائل باشتراط اللقاء مع صاحب الكتاب، وإنما يشترط الثقة بالكتاب وأنه غير مدخول، فإذا كان موسى ثقة، ويقول: "عندنا كتاب معاذ بذلك" فهي وجادة من أقوى الوجادات، لقرب العهد بصاحب الكتاب". (48)

وأخرج ابن ماجه عن مُحَد بن عبيد الله العرزمي عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال: «إنما سن رسول الله على الزكاة في هذه الخمسة: الحنطة والشعير والتمر والزبيب والذرة». (49)

ورواه البيهقي بلفظ: «أنهما حين بعثا إلى اليمن لم يأخذا الصدقة إلا من الحنطة والشعير والتمر والزبيب». (51)

قال ابن دقيق العيد: "وهذا غير صريح في الرفع".<sup>(52)</sup>

لكن تعقبه الألباني، بقوله: "قلت: لكنه ظاهر في ذلك إن لم يكن صريحا فإن الحديث لا يحتمل إلا أحد أمرين إما أن يكون من قوله على أو من قول أبي موسى ومعاذ، والثاني ممنوع، لأنه لا يعقل أن يخاطب الصحابيان به النبي على والقول بأنهما خاطبا به أصحابهما يبطله أن ذلك إنما قيل في زمن بعث النبي على إياهما إلى اليمن، فتعين أنّه هو الذي خاطبهم بذلك،

قال الماحاج

وثبت أنه مرفوع قطعا".<sup>(53)</sup>

الشوكاني مذاهب العلماء في المسألة بعد ترجيحه لقوّة الحديث، قال: "والحديث يدل على عدم وجوب الزكاة في الخضراوات، وإلى ذلك ذهب مالك والشافعي وقالا: إنما تجب الزكاة فيما يُكال ويُدّخر للاقتيات، وعن أ له: أنما تخرج مما يكال ويدخر ولو كان لا بقتات به.

وقال أبو يوسف و مُحِّد: وأوجبها في الخضراوات الهادي والقاسم إلا الحشيش والحطب لحديث: «الناس شركاء في ثلاث»، ووافقهما أبو حنيفة، إلا أنه استثنى السعف والتبن، واستدلوا على وجوب الزكاة في الخضراوات بعموم قوله تعالى: ﴿خَذَ مَنَ أَمُواهُم صَدَقَةً ﴾ [التوبة:103]، وقوله: ﴿وَمُمَا أَخْرِجِنَا لَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ﴾ [البقرة: 267]، وقوله: ﴿وآتُوا حَقَّه يوم حصاده ﴾ [الأنعام: 142]، وبعموم حديث «فيما سقت السماء العشر» ونحوه، قالوا: وحديث الباب ضعيف، لا يصلح لتخصي هذه العمومات، وأجيب بأنّ طرقه يقوي بعضها بعضا، فينتهض لتخصي هذه العمومات". <sup>(54)</sup>

وقال ابن قدامة: "وقال مالك والشافعي: لا زكاة في ثمر إلا التمر والزبيب، ولا في حب إلا ماكان قوتا في حالة الاختيار لذلك، إلا في الزيتون على اختلاف. وحكى عن أد: إلا في الحنطة، والشعير، والتمر، والزبيب. وهذا قول ابن عمر، وموسى بن طلحة، والحسن، وابن سيرين، والشعبي، والحسن بن صالح، وابن أبي ليلى، وابن المبارك، وأبي عبيد". (<sup>55)</sup>

فمن لم يقوّ الحديث رأى أنه متعارض مع صريح الآية في إيجاب الزكاة في كل ما يخرج من الأرض ويقصد بزراعته نماء الأرض.

وقد مال ابن العربي المالكي إلى هذا القول وضعّف حديث الباب، قال: "وأقوى المذاهب في المسألة مذهب أبي حنيفة دليلا، وأحوطها للمساكين، وأولاها قياما بشكر النعمة، وعليه يدل عموم الآية والحديث". (56)

وقال الدكتور القرضاوي: "وأولى هذه المذاهب بالترجيح هو مذهب أبي حنيفة…فهو الذي يعضده عموم النصوص من القرآن والسنة، وهو الموافق لحكمة تشريع الزكاة، فليس من الحكم فيما يبدو لنا أن يفرض الشارع الزكاة على زارع الشعير والقمح، ويعفي صاحب البساتين من البرتقال و"المانجو" أو التفاح.

أما أحاديث حصر الصدقة في الأقوات الأربعة فلم يسلم فيها حديث من طعن إما بالانقطاع أو ضعف بعض الرواة، أو وقف ما ادّعي رفعه. وعلى فرض التسليم بصحتها

فقد تأولها ابن الملك وغيره من العلماء بأنه لم يكن ثمة غير الأربعة، أو يحمل الحصر على أنه إضافي لا حقيقي، ولهذا لم يأخذ به أحد من أصحاب المذاهب المتبوعة". (57)

ونجمل أدلة من ضعف الحديث فيما يلى:

-عدم صلاحية الحديث لتخصي العمومات الواردة في الآيات والأحاديث الثابتة.

-معارضته للمصلحة.

وأمّا من قوّى الحديث، فاعتبر مجموع طرقه التي تصلح أن تتقوى ببعضها، ونستنتج بالضرورة ممن أخذ بالحكم الوارد فيه جواز تخصي عموم الدليل الصحيح بما هو أضعف.

السبب الرّابع: الاختلاف في درجة المتابع الصّالح لتقوية الضعيف.

لا خلاف في أنّ تقوية الحديث بالمتابعات -خاصة - مسلك أخذ به كلّ المحدثين دون استثناء، إلا أهم اختلفوا في درجة المتابع الذي يصلح حديثه لتقوية الضّعيف، فبينما يدلّ صنيع أئمة النقد كالبخاري ومسلم على أهم لا يثبتون صحة ما يرويه الضعيف إلا بما هو أصح وأقوى منه، كما قال الإمام الجوزجاني: "ومنهم الضّعيف في حديثه، غير سائغ لذي دين أن يحتج بحديثه وحده، إلا أن يقوّيه حديث من هو أقوى منه، فحينئذ يُعتبر به "(58)، نجد بعضا من علماء الحديث يجيزون ذلك بمجرد متابعة الضعيف لمثله، كما رأينا في نابن الصلاح، باعتبار أن الضعيف إذا انضم إلى مثله كان أمارة على احتمال صدقهما فيما روياه وعدم خطئهما فيه.

ومن أمثلة ما اختلف في حكمه للاختلاف في تقوية دليله بهذا السبب مسألة تطوّع الإمام في مكانه بعد الفريضة، إذ ورد فيها أحاديث وآثار، منها ما روي عن أبي هريرة مرفوعا: «لا يتطوع الإمام في مكانه»، أورده البخاري في صحيحه معلّقا بصيغة التمريض، ليدلّ على ضعفه، حيث قال: "ويذكر عن أبي هريرة رفعه: «لا يتطوع الإمام في مكانه»، ولم يصح". (وو)

قال ابن حجر: "قوله (ولم يصح) هو كلام البخاري، وذلك لضعف إسناده واضطرابه، تفرد به ليث بن أبي سليم وهو ضعيف، واختلف عليه فيه". (60)

لكن بعض العلماء مالوا إلى تقوية معنى الحديث وكرهوا تطوع الإمام في مكانه، لتأيّد رواية أبي هريرة ببعض الشواهد، منها ما رواه أبو داود في السنن قال: حدثنا مسدد أخبرنا الدوعبد الوارث عن ليث عن الحجاج بن عبيد عن إبراهيم بن إسماعيل عن أبي هريرة قال: قال رسول الله: «أيعجز أحدكم»، قال عن عبد الوارث: «أن يتقدم أو يتأخر»، أو «عن يمينه أو عن شماله»، زاد في حديث اد: «في الصلاة»، يعني في السبحة. (61)

قاسم الحاج امجد

وقال بدر الدين العيني معقبا على تضعيف البخاري للحديث: "ولكن أبا داود لما رواه سكت عنه، وسكوته دليل رضاه به". على أن رواية أبي داود وردت من طريق أخرى غير التي أشار إليها ابن حجر، ولكن فيها انقطاع، قال: حدثنا أبو توبة الربيع بن نافع حدثنا عبد العزيز بن عبد الملك القرشي حدثنا عطاء الخراساني عن المغيرة بن شعبة قال: قال رسول الله على: «لا يصلي الإمام في الموضع الذي صلّى فيه حتى يتحول». قال أبو داود: عطاء الخراساني لم يدرك المغيرة بن شعبة. (62)

قال العيني: "وفي صحيح مسلم ما يشدّه، وهو: «أن معاوية رضي الله تعالى عنه رأى السائب بن يزيد بن أخت نمر صلى بعد الجمعة في المقصورة قال: فلمّا سلّم الإمام قمت في مقامي فصليت، فأرسل إليّ: لا تعد لما فعلت، إذا صليت الجمعة فلا تَصِلها بصلاة حتى تتكلم أو تخرج، فإن رسول الله أمرنا بذلك»". (63)

فالشاهد هنا أن بعضا ممن كرهوا أو منعوا تطوع الإمام في مصلاه بعد الفريضة بنوا رأيهم على صلاحية أحاديث الباب، ومنها حديث أبي هريرة، حيث قواه العيني بالشاهد المروي عن معاوية في صحيح مسلم وبسكوت أبي داود، ولم يلتفت البخاري إلى ذلك حيث نفى صحة الحديث، ولم ير بتطوع الإمام في مكانه بأساً.

#### الخلاصة: نستنتج مما سبق الملاحظات الآتية:

- لا يمنع العلماء الأخذ بالحديث الضعيف في الأحكام عند غياب الدليل الصحيح من القرآن أو السنة، لكن بشرط توفر جملة من الضوابط أهمها: كون الضعف يسيرا، عدم الشذوذ، اعتضاد الضعيف بقرائن خارجية تؤيد معناه، وهو ما نعنيه بتقوية الحديث.
- لا يتعلق الاختلاف في تقوية الحديث الضعيف بين العلماء باختلافهم في هذه الضوابط، حيث يتفقون عليها في الجملة، لكن اختلافهم يرجع إلى فهمهم لتلك الضوابط ووجه استعمالها، لا سيما شرطي عدم الشذوذ والمخالفة، وما يصلح أن يكون جابرا وعاضدا للحديث الضعيف.
- أرى أن تناول وتحرير محل الخلاف بين العلماء في موضوع تقوية الأحاديث بمثل ما ذكرته في هذا المقال أولى من حصره وتصويره في شكل خلاف في المنهج بين المتقدمين والمتأخرين من العلماء، حيث نرى كثيرا من الكتّاب المعاصرين في هذا الموضوع يرمي بعضهم البعض بالتساهل وعدم الالتزام بضوابط التقوية، وهذا -وإن كان صحيحا في حق بعض المشتغلين بالتخريج في عصرنا فلا يمكن تعميمه على أنه اتجاه سائد بينهم جميعا، على أن بعضا من المسائل الفقهية اعتمد فيها أئمة الفقه على أحاديث ضعيفة لا عاضد لها -لاسيما

المراسيل عند من يقول بضعفها-، كما ذكر ذلك ابن القيم عند حديثه عن منهج الإمام أدب الاجتهاد حيث يأخذ بالحديث المرسل والضعيف إذا لم يجد في الباب خلافه.

وقد يرد قائل بأن الضعيف عند أ لد هو الحسن لذاته أو لغيره عند المعاصرين، وهو كلام يحتاج إلى تحرير، فإذا صح هذا على الضعيف، فما بال الحديث المرسل، كما أن ابن القيم مثل لمنهج أ لد في الأخذ بالضعيف بنماذج من أخذ الحنفية به كحديث القهقهة، حيث قال: "وليس أحد من الأئمة إلا وهو موافقه على هذا الأصل من حيث الجملة، فإنه ما منهم أحد إلا وقد قدّم الحديث الضعيف على القياس، فقدّم أبو حنيفة حديث القهقهة في الصلاة على محض القياس وأجمع أهل الحديث على ضعفه...". (64)

فالمسألة بحاجة إلى استقراء وتتبع، حتى نعرف بالضبط موقف المحدثين والفقهاء من قضية العمل بالحديث الضعيف في الأحكام، وضوابطه عند كل إمام، إذ القول بأن الضعيف لا يعمل به في الأحكام هكذا بشكل مطلق، كلام فيه تعميم، ويحتاج إلى تخصيه وقييد، والله أعلم.

## الهوامش:

- (1) عُمَّد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري، لسان العرب، دار صادر، بيروت: 207/15 (بتصرف). عُمَّد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي، مختار الصحاح، تحقيق: محمود خاطر، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، 1415 1995: ص233.
- (2) لم أر من وضع تعريفا للتقوية يشمل مختلف طرقها وحالاتها، وإنما عبر علماء المصطلح عن هذا المفهوم عند حديثهم عن أغراض استعمال المتابعات والشواهد للأحاديث، باعتبارها أهم طرق التقوية عند المحدثين والفقهاء، واستعملت لفظ القرائن ليشمل التعريف التقوية بالمتابعات والشواهد وبغيرها من الطرق كما هو مستفاد من نالشافعي.
- (3) ابن رجب الحنبلي، شرح علل الترمذي، تح: د. همام عبد الرحيم سعيد، الناشر: مكتبة الرشد، الرياض، الطبعة الرابعة، 1426–2005: 573/2.
- (4) ابن حجر العسقلاني، نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر، تح: د. نور الدين عتر، الناشر: مطبعة الصباح، دمشق، سوريا، الطبعة الثالثة، 1421-2000، ص 74.
- (5) لحجَّد بن إدريس الشافعي، الرسالة، تح: الشيخ أ لد شاكر، الناشر: عيسى الحلبي، القاهرة، 1940، ص 1462(1)46.
- (6) أبو الفضل أدبن علي بن محجَّد بن أدبن حجر العسقلاني، النكت على كتاب ابن الصلاح، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، 1414- 1994، تحقيق: مسعود عبد الحميد السعدي، محجَّد فارس: ص 181.

- (7) شمس الدين محمَّد بن عبد الر بن السخاوي، فتح المغيث شرح ألفية الحديث، الناشر: دار الكتب العلمية، لبنان، الطبعة الأولى، 1403هـ، 288/1.
  - (8) المرجع نفسه: هامش ص 229.
- (9) أنظر: تعليقات محمّد زاهد الكوثري على كتاب محمّد بن موسى الحازمي، شروط الأئمة الستة، الناشر: المكتبة الأزهرية للتراث، القاهرة، طبعة 2005، ص 58.
  - (10) ظفر أ لد التهانوي، إعلاء السنن، الناشر: دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى، 2001(1)142: 8885/18.
- (11) محمَّد بن أبي بكر، زاد المعاد في هدي خير العباد، تح: شعيب الأرناؤوط عبد القادر الأرناؤوط، الناشر: مؤسسة الرسالة مكتبة المنار الإسلامية، بيروت الكويت، الطبعة الرابعة عشر، 1407 1986، 366/1.
  - (12) ابن رجب، شرح علل الترمذي: 543/2.
- (13) نقله عنه مُجِّد بن إسماعيل الأمير الحسني الصنعاني، توضيح الأفكار لمعاني تنقيح الأنظار، تح: مُجِّد محي الدين عبد الحميد، المكتبة السلفية المنورة: 17/1.
- (14) أبي الوليد مجدًّ بن رشد القرطبي، بداية المجتهد ونهاية المقتصد، تح: عبد الرزاق المهدي، الناشر: دار الكتاب العربي، بيروت، 1424-2004: ص 639.
- (15) أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني، سنن أبي داود، الناشر: دار الكتاب العربي-بيروت، د ت، كتاب (30) العتق، باب (7) فيمن ملك ذا رحم محرم، رقم 3951: 45/4.
- (16) محجَّد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي، الجامع الصحيح، الناشر: دار إحياء التراث العربي- بيروت، تحقيق: أ لم محَرِّد شاكر وآخرون ، كتاب (13) الأحكام، باب (28) فيمن ملك ذا رحم محرم، رقم 646/3، 1365.
  - (17) الترمذي، العلل الكبرى، الطبعة الرقمية (الموسوعة الشاملة- الإصدار الثالث)، ص 468.
    - (18) البيهقي، معرفة السنن والآثار: 132/16.
      - (19) سنن الترمذي: 646/3.
- (20) أحد بن شعيب أبو عبد الربن النسائي، سنن النسائي الكبرى، تح: د.عبد الغفار سليمان البنداري، سيد كسروي حسن، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، 141(1)191: كتاب العتق، باب من ملك ذا رحم محرم، رقم 4897، 174/3.
  - (21) البيهقي، معرفة السنن والآثار: 133/16.
  - (22) ابن التركماني، الجوهر النقي (بذيل السنن الكبرى للبيهقي): 290/10.
- (23) أبو حُمَّد علي بن أ لد بن سعيد بن حزم الأندلسي القرطبي الظاهري، المحلى، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، دت: 202/9.
- (24) أبو الفتح مُجَد بن علي (ابن دقيق العيد)، الإلمام بأحاديث الأحكام، تح: حسين إسماعيل الجمل، الناشر: دار المعراج الدولية، الرياض/دار ابن حزم، بيروت، الطبعة الثانية، 1423هـ -2002م: 596/2.

- (25) علي بن مُحَدًّ، أبو الحسن ابن القطان، بيان الوهم والإيهام في كتاب الأحكام، تح: د. الحسين آيت سعيد، الناشر: دار طيبة، الرياض، الطبعة الأولى، 1418هـ-1997م: 437/5.
- (26) محمَّد بن علي بن محمَّد الشوكاني، نيل الأوطار من أحاديث سيد الأخيار شرح منتقى الأخبار، الناشر: إدارة الطباعة المنيرية: 145/6.
  - (27) ابن القيم، إعلام الموقعين عن رب العالمين، تح: طه عبد الرءوف سعد، الناشر: دار الجيل، يبروت، 1973: 31/1.
- (28) ابن القيم، الفروسية، تح: تحقيق: مشهور بن حسن بن محمود بن سلمان، الناشر: دار الأندلس، حائل، السعودية، الطبعة الأولى، 1993/1414، ص 264.
- (29) ابن حجر العسقلاني، النكت على كتاب ابن الصلاح، تح: مسعود عبد الحميد السعدني، و لحجًد فارس، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، 1414-1994: ص 143.
  - (30) منصور بن خالد الدريس، الحديث الحسن لذاته والحسن لغيره: 2189/5.
  - (31) سنن الترمذي، كتاب (18) الأطعمة، باب (2) ما جاء في ذكاة الجنين، رقم 1476.
    - (32) مسند أد: 39/3.
- (33) ابن حجر، تقريب التهذيب، تح: عادل مرشد، الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، 542 (1996/1416 أبو عبد الله مُحَّد بن أ د الذهبي، ميزان الاعتدال في نقد الرجال، تح: علي مُحَّد البجاوي، الناشر: دار الفكر، دت: 482/4.
- (34) ابن حجر، التلخي الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير، تح: عادل أ د عبد الموجود، على محرض، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثانية، 2006/1427 في 435.
  - (35) الشوكاني نيل الأوطار: 19/9.
  - (36) مسند أد: 45/3. وانظر: ابن حجر، تقريب التهذيب: ص 333.
    - (37) ابن رشد، بدایة المجتهد: ص 344.
    - .7763(2)776/16 التهانوي، إعلاء السنن: 38)
  - (39) أبو سعيد العلائي، جامع التحصيل في أحكام المراسيل، تح: دي عبد الجيد السلفي، الناشر: عالم الكتب، بيروت، الطبعة الثانية، 1986/1407: ص 42.
- (40) عبد الر بن بن أبي بكر السيوطي، تدريب الراوي في شرح تقريب النووي، تح: عبد الوهاب عبد اللطيف، الناشر: مكتبة الرياض الحديثة، الرياض: 188/1 وما بعدها. ابن حجر، نزهة النظر: ص 110–111.
  - (41) البيهقي، السنن الكبرى: 129/4 وما بعدها.
    - (42) الشوكاني، نيل الأوطار: 203/4.
- (43) أبو مُجَدَّ عبد الله بن يوسف الزيلعي، نصب الراية تخريج أحاديث الهداية، تح: أ لم شمس الدين، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، 1416/1416: 404/2.
  - (44) مسند أد، حديث رقم 20985.
  - (45) الشافعي، الأم، الطبعة الرقمية (الموسوعة الشاملة- الإصدار الثالث): 37/2.
- (46) أبو عبدالله مُحَّد بن عبدالله الحاكم النيسابوري، المستدرك على الصحيحين، تح: مصطفى عبد القادر عطا،

الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ، 1990/1411، رقم 1457: 558/1.

- (47) الزيلعي، نصب الراية: 401/2.
- (48) الألباني، إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل، الناشر: المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية، 277.3 (1985). 277.3.
  - (49) رواه ابن ماجة، كتاب الزكاة، باب ما تجب فيه الزكاة من الأموال، رقم 1815، 1807.
- (50) أبو عبدالله مُجَدِّ بن عبدالله الحاكم النيسابوري، المستدرك على الصحيحين، تح: مصطفى عبد القادر عطا، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، 1990/1411، رقم 1459، 558/1.
  - (51) رواه البيهقي في السنن الكبرى، رقم 7243، 125/4.
    - (52) الزيلعي، نصب الراية: 404/2.
    - (53) الألباني، إرواء الغليل: 278/3.
    - (54) الشوكاني، نيل الأوطار: 203/4.
- (55) أبو مُجَّد عبد الله بن أحد بن قدامة المقدسي، المغني في فقه الإمام أحد بن حنبل الشيباني، الناشر: دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى، 1405: 284/5.
  - (56) محمَّد بن عبد الله أبو بكر ابن العربي، أحكام القرآن، الطبعة الرقمية (الموسوعة الشاملة الإصدار الثالث): 153/3.
    - (57) د. يوسف القرضاوي، فقه الزكاة، الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة السابعة،
      - .403/1:2001/1422
    - (58) منصور بن خالد الدريس، الحديث الحسن لذاته والحسن لغيره، نقلا عن الجوزجاني، أحوال الرجال: ص33.
      - (59) صحيح البخاري، كتاب (10) الآذان، باب (157) مكث الإمام في مصلاه بعد السلام، رقم 848.
        - (60) ابن حجر، فتح الباري: 386/2.
      - (61) سنن أبي داود، كتاب (2) الصلاة، باب (196) في الرجل يتطوع في مكانه الذي صلى فيه المكتوبة، رقم 1008.
        - (62) سنن أبي داود، كتاب (2) الصلاة، باب (73) الإمام يتطوع في مكانه، رقم 616.
- (63) بدر الدين العيني الحنفي، عمدة القاري شرح صحيح البخاري، (النسخة الرقمية، المكتبة الشاملة، الإصدار الثالث)، 436/9.
  - (64) أنظر: ابن قيم الجوزية، أعلام الموقعين، 31/1.



مجلَّة الواحات للبحوث والدراسات

ردمد 7163- 1112 العدد 5 (2009) - 241 و249

http://elwahat.univ-ghardaia.dz

## المنظر المراجعة المناح المناجة المناطقة الم

طاهر بن علي قسم التاريخ المركز الجامعي غرداية غرداية ص ب 455 غرداية 47000, الجزائر

مقدّمة

يكوّن التشكّل المعرفي من منظورات منهجية تأسّست من خلال مسار علمي، ظلّ يرتقي به التأمّل العقلاني من بديهات عامّة انفعل بها العقل في بداية تكوينه، ثمّ ارتقى به النظر إلى تحوير ألّفه في صورة نسيج متجانس ومتماثل، ثمّ متناظر، تأسّس من خلاله التقعيد المذ تمي في تناول العقل للموجودات والمعقولات.

ثمّ امتدّت المعرفة إلى مساءلات الموجودات بمقتضى انفعال المعقولات، فتوسّعت المدارك كما اتّسعت الأر والقوالب، وصار لزاما على العقل إذا أراد ازدئاب المعرفة ليصيرها علوما تحقق اليقين الذي ينشده من أجل إدراك ظواهر الأشياء، أن يحدث المنهج على مستوى تكوين الإشكالات. ثمّ مضى إلى إحداث المنهج على مستوى تناول المعرفة لتتوافق مستوى تكوين الإشكالات. ثمّ مضى العقل في تراتبية تشكيل المعرفة والمنهج وهي جزئياتها مع إحداثيات المذى وهكذا مضى العقل في تراتبية تشكيل المعرفة والمنهج وهي صورة العلوم في كلّ مراحل تكوينها حقى رح مسألة ترتيب المعرفة الذي اقتضى ترتيب العلوم عند الفلاسفة والمفكّرين الذين أبدعوه حاجة منهجية، أكثر منها حاجة معرفية. وربّا رح مقتضى مدرسيّا ضروريّا لتسهيل التعايي مع المعرفة وقولبتها المنهجية، وهو التصوّر الذي نميل إليه ونعتقده، وسنوفيه حقّه في بحث آخر إن كان في العمر نسأة وفي الجهد وفرة.

وقد حفظ لنا تاريخ العلوم نماذج من محاولات المفكّرين والفلاسفة لترتيب العلوم وتصنيفها، كلّ حسب مكتسبه من المعرفة، وقدرته على تمثّل المحتوى السيكولوجي لها، وارتبا ه بالتوجّه العقلاني المولّد للمعارف. وكانت هذه المحاولة في نظرنا صورة من صور التوثّب الابستمولوجي الذي مارسته الفلسفة وهي توسّع فضاءاتها بما أنتجته من روحات.

ونتجاوز التصنيف عند اليونان اضرارا، ذلك أنّ الفلسفة اليونانية امتازت بخصوصيتها، من حيث السبق، ومن حيث التكوّن المنهجي والسيكولوجي

والانثروبولوجي. وهي بذلك تحتاج إلى دراسة خاصّة، ته ول بنا لو أدرجناها مداخلتنا التي لا يمكنها أن تفي بكلّ ذلك. إذ مراعاة ته وّر البناء الفلسفي عند اليونان ضروري في هذا المنحى، ولا يمكننا أن نغفل التدرّج في التنظيم الحاصل فيها على مستوى المنهج أو على مستوى المعرفة، من سقراط إلى أرسو، وهي مرحلة استواء المعرفة على سوقها المنهجي، واستواء الفلسفة على سوقها المنهجي،

وأمّا في تاريخ العلم عند المسلمين فقد نهد مفكّرون وفلاسفة يحاولون ترتيب العلوم وتصنيفها، كلّ حسب اهتمامه وتأثّره (1). ورغم أنّ " التصنيف عند علماء المسلمين قد تأثّر تأثّرا واضحا في بادئ الأمر بفلسفة اليونان إلاّ أنّ الأمر استقرّ بهم نهائيا إلى ابتداع تقسيمات خاصّة بهم لترتيب العلوم والمعارف بحيث تناسب بيعة علومهم، وتختلف كليّا عمّا ابتدعه سابقوهم من الأمم" (2). ثمّ أنّ هناك مفهوما أساسيا تكوّن عبر القرون بالنسبة إلى التصنيف العربي الإسلامي، وهو وحدة العلوم والمعارف الإنسانية". 3 وهذا ما يتأكّد من خلال التحليل الابستمولوجي للتصنيف، إذا نظر إليه بمنظور معرفي يبحث في أصول المادة المعرفية، كما يبحث في الأدوات المنهجية التي تناولتها.

كان جابر بن حيّان المتوفّى سنة 200هـ/815م، أوّل من صنّف في ترتيب العلوم، وسلك فيه مسلك المبدع حيث لم يماثل اليونان في تصنيفاتهم (4)، إلاّ أنّ هذا التصنيف ضاع ضمن التراث الواسع الذي فقد نتيجة الحن والنكبات التي منيت بما الدولة الإسلامية (5). ولذلك سنعتمد أسبقية الكندي فهو الذي مهّد لذلك تمهيد المبتدئ، وويّا في ذلك تو لمة المجترئ.

## أ – الكندي المتوفّى نحو سنة 260هـ/ 873م.

يعتبر الدارسون المتخصّصون أنّ الكندي $^{(6)}$  هو أوّل مصنّف للعلوم عند العرب، وكان تصنيفه تصنيفا تبيقيا لم ينظّر له كما فعل الذين جاؤوا من بعده، وإنّما سلك فيه مسلك العامل به منهجا وتبيقا وهو يرتّب كتب أرس و $^{(7)}$ . فجعل العلوم قسمين: علوم إلىة وعلوم إنسانية، ومهّد بذلك لمن جاء بعده من فلاسفة المسيحية الذين فصلوا علم اللاهوت عن الفلسفة في تصنيفهم للعلوم $^{(8)}$ .

ولا يظهر تصنيف الكندي من خلال ترتيبه لكتب أرس و فحسب، ولكن يظهر من خلال مكتبته إذ كانت له مكتبة تسمّى بالكندية، لها ترتيبها الخاص حيث رتّبت على النحو التالي<sup>(9)</sup>: علوم القرآن، الحديث، الفقه، فقه اللغة، الشعر، قواعد العربية، أصول الكلمات، علوم الأوائل ويقصد بما الفلسفة ومشتقّاتها (10).

ولا يخفى من هذا التقسيم تأثّره بالفلسفة اليونانية، بل يظهر التأثّر في المنحى الذي تناول به التصنيف في صميمه كاتّباه نحو معرفة درجات العلوم في التكوين العقلاني والبناء المعرفي. ولقد أراد أن يع ي للروح الإسلامي صورة وجود، لكنّ التأثير اليوناني هيمن على التوجّه الكندي، والعذر للكندي قائم، فهو أحد المؤسّسين للفلسفة العربية الإسلامية ولابد له من الاقتباس الذي لا يخلو من تأثّر، بل لا ينجو من انتحال. والمؤكّد أنّ الفلسفة المشّائية "أثرّت في أذهان بعض فلاسفة المسلمين، الذين تفاعلوا معها وأنتجوا فلسفة جديدة مركّبة من تقاليد ودين وقيم وبيئة كلّها جديدة "(11).

ففكرة التقسيم متأثّرة تماما من الناحية الفنيّة والعلمية بالفكر اليوناني، سواء وهو يرتّب علوم الفلسفة، أو هو يقسّم الرياضيات التي جعلها في أوّل العلوم الفلسفة، وهي في فنّه تقسّم باعتبارات عديدة (12).

وله مع ذلك إبداعات عجيبة ومبكّرة، فتارة يصنّف من حيث الكميّة، فيقول: "إنّ الباحث عن الكميّة صناعتان، إحداهما صناعة العدد، وهي تبحث عن الكميّة المفردة، أعني كميّة الحساب وجمع بعضه إلى بعض، وفرق بعضه من بعض ...الخ. وتارة أخرى يصنّف من حيث الكيف، فيقول: والباحث عن الكيفية صناعتان، إحداهما علم الكيفية الثابتة، وهو علم المساحة المسمّى هندسة، والأخرى علم الكيفية المتحرّكة، وهو علم هيئة الكلّ في الشكل والحركة، وهذا هو المسمّى علم التنجيم"(13).

وهذه الإبداعات إذا أضيفت إلى ذلك التأثّر الناتج عن التفاعل مع المع ى الفكري والحضاري، جعلت من الدارس للتصنيف الكندي يقرّ " أنّ الكندي لم يكن ناقلا ولا مقلّدا لأرس و - بالمعنى السلبي للتقليد - وإغّا واضع لأسس جديدة في لغة جديدة، صنع ألفاظا جديدة لمدلولات جديدة "(14). ومع ذلك لم يست ع أن يتخلّص إلى إنشاء تصنيف ينبئ عن فلسفة جديدة وثقافة أصيلة، تقعّد الأسس الإبستمولوجية لمعرفة متكاملة يهيمن عليها الوحي.

ب - الفارابي المتوفّى سنة 260- 339هـ/ 874 - 950م

يعد الفارابي (15) " شيخ الفلسفة "(16) و" فيلسوف الإسلام "(17)، و" أكبر فلاسفة المسلمين، الذين لم يكن فيهم من بلغ رتبته في فنونه "(18)، بل هو "فيلسوف المسلمين بالحقيقة... بذ جميع أهل الإسلام فيها وأربى عليهم في التحقق بها... في كتب صحيحة العبارة لم يفة الإشارة... فجاءت في ذلك الغاية الكافية والنهاية الفاضلة "(19).

صنّف كتبا كثيرة في علوم جمّة وفنون عدّة، ومقاصد متنوّعة، أتى على ذكر أغلبها الصفدي في ترجمته  $^{(20)}$ . ورغم أنّ الذهبي قال فيها: "من ابتغى الهدى منها ضلّ وحار $^{(21)}$  إلاّ

أنّ من المؤكّد في نظريات المعرفة أنّ أيّ إنتاج فكري هو رفد للمعرفة والعلم، ولو على مستوى المنهج، ومدّ العقل بأفق التوسّع في إنزال الإشكالات على المتغيّرات والثوابت، لينشز المع ي الفلسفي الذي يبحث عنه العقل البشري في مسيرته.

ومن هذا المنع ف في تناول الإنتاج المعرفي، نتبيّن قيمة كتابه "إحصاء العلوم" و هو الكتاب الذي يوفي لنا منهجه في ترتيب العلوم، حيث هو "كتاب شريف في إحصاء العلوم والتعريف بأغراضها لم يسبق إليه ولا ذهب أحد مذهبه فيه، ولا يستغني للاب العلوم كلّها عن الاهتداء به وتقديم النظر فيه "(22). وهو " مفخرة التراث الإسلامي في التصنيف، إذ أنّ هذا الكتاب يعتبر وثيقة أساسية من وثائق المعرفة في ذلك العصر، وقد نقل عنه فلاسفة الغرب، بل وقلوه إلى لغاهم "(23). "وقد نال الثناء الكبير من المؤرّخين المسلمين، أمثال صاعد صاحب المقات، والقفي، وابن أبي أصيبعة، وكذلك ابن رشد وتلامذته، وقد انتشر تصنيفه انتشارا واسعا في الشرق والغرب على السواء، وأصبحت له شهرة بالغة وأهمّية كبيرة "(24). واعتبر بعض المعاصرين أنّ " إحصاء العلوم محاولة تعدّ الأولى في بابما في تاريخ الفكر الإسلامي "(25)

يقوم التصنيف عند الفارابي على اعتبار العلوم خمسة أصناف(26):

- 1- علوم اللسان، وفروعها: اللغة والنحو والصرف والشعر والقراءة.
- 2- علوم المنق، وفروعها ثمانية: أربعة في صور القياس وهي المقولات والقضايا والقياس والبرهان. وأربعة منها في مادّته وهي الجدل والسفسة والشعر والخابة.
- 3- الرياضيات أو علم التعاليم: وفروعها سبعة العدد والهندسة والمناظر والنجوم والموسيقي والأثقال والحيل.
- 4- العلوم ال بيعية والإلهية: أمّا ال بيعية فهي علوم ال بيعة التي ذكرها أرسو، وهي علم الحيوان والنبات والجماد والإنسان والنفس، ثمّ علوم ما بعد ال بيعة وما فوقها.
  - 5- والعلم المدني وعلم الفقه وعلم الكلام.

إنّ علم اللسان عند الفارايي هو أداة لتصحيح الألفاظ وتقويم العبارات، فوجب تقديمه على كلّ العلوم (27). ونرى أنّ مذهب الفارايي في تقديم علم اللسان هو مسألة فلسفية أصيلة عند المفكّرين منذ اليونان إلى العصر الحديث، فالأساس المذ قي أساس لغوي، والفلسفة عند بعضهم هي التحليل المذ قي للّغة. واللسان هو الوعاء الذي ينقل المعرفة وفق التواصل أو وفق التوصيل.

ثمّ يظهر من منهج التصنيف أنّه نحا إلى سبيل أستاذه أرسو فقدّم المنق على الرياضيات، إذ المنق أداة كلّ علم وأساس كلّ فكر. كما نحا في الرياضيات منحى أرسو،

فكان تأثّره بأستاذه ظاهرا، كما كان تأثّره بالكندي ظاهرا كذلك حيث قسّم المعارف إلى علوم إنسانية وعلوم إلهية.

ويمد الفارابي في الحديث عن تصنيف العلوم وتقسيمها في كتابه "التنبيه على أسباب السعادة " حيث يرح المفاهيم الأساسية للتقسيم كما يبين الإشكالات التي بنيت عليها نظريته في ذلك. وتستبين لنا من خلال كتابيه حنكة الفارابي في تناول المعارف من أساسها، كما تستبين خبرته بالمعارف في تآلفها المنهجي وال بقي، حيث أنّ المعارف لها قيمتها الخاصّة، كما لها قيمتها التاريخية التكوينية.

ويبقى الفاراي مع كلّ محدثاته الفلسفية والمعرفية في هذا المضمار يتربّح بثقل الموروث الذي تناوله من أستاذه خاصّة، ومن اليونان عامّة، كما يبقى رهين الهالة التي امتازت بما الفلسفة اليونانية وهي تعبر قنوات اللغة أو قنوات التاريخ، إذ ما زالت الفلسفة اليونانية إلى عصر الفارايي هي المع ى الفكري والمنتوج العقلي الذي أكّد التاريخ في نظرهم على أنّه نفاية المعرفة وغاية النفس المتعلّمة.

## ج – الخوارزمي المتوفّى نحو سنة 387هـ/997م

يصف الخوارزمي (28) صناعته في تأليف كتابه "مفاتيح العلوم" فيقول: "دعتني نفسي إلى تصنيف كتاب... يكون جامعا لمفاتيح العلوم وأوائل الصناعات متضمّنا ما بين كلّ بقة من العلماء من المواضعات والاصه للاحات التي خلت منها أو من جلّها الكتب الحاصرة لعلم اللغة حتى إنّ اللغوي المبرّز في الأدب إذا تأمّل كتابا من الكتب التي صنّفت في أبواب العلوم والحكمة ولم يكن شدا صدرا من تلك الصناعة، لم يفهم شيئا منه وكان كالأمّي الأغتم عند نظره فيه... "(29).

ورغم أنّ الخوارزمي قصد بكتابه تهيئة اللغة لتناول العلماء حسب وقوع الألفاظ بمعاني تختلف بما الصنعة كما يختلف بما التكلّف بالمعنى، فإنّ كتابه جاء على ترتيب العلوم من حيث كونما الغاية في وضع اللفظ وضب المعاني، لحصر المعقولات في نه اق المعرفة المرادفة للإدراك في النفس المتحفّزة للتمثّلات.

وإنّنا نلمح إلى ما لمقدّمات الكتب من أهمّية بالغة في معرفة المبادئ الأوّلية لتأسيس المبتغى المعرفي والمنهجي لصميم هذه الكتب، وهي بذلك -ورغم كلّ ما يعتريها من تبسي وابتذال علمي ولغوي- إلاّ أغّا ملمح ابستمولوجي مضاف إلى المكيال المعرفي في كلّ كتاب وكلّ فنّ.

le in alle

هذه المقدّمة التي افتتح بما كتابه كانت الإبانة عن الغاية من التأليف، وكانت كذلك التوضيح للخ يّة التي رسمها من أجل استفتاح العلوم استفتاحا معرفيا، هو أقرن إلى المناهج المعاصرة التي تتهيّأ للمتلقّي عبر مداخل لفظية تحمل أصول المعاني الأولى التي تتوافق مع المعقول الأولى أو ما يسمّى بالبديهي، أو التركيب السابق الذي أحدثه اللفظ وما زال في تجدّده المعرفي.

يقسم الخوارزمي العلوم إلى قسمين، يسمّي كلّ قسم مقالة، ويجعل المقالة الأولى في علوم العرب والثانية في علوم العجم (30). ويذهب مذهب المعلّم وهو يفكّك العلوم إلى مفردات كثيرة كأنمّا يهدف إلى تشكيل العقل وفق ميادين المعرفة المكوّنة لمناهج العلوم، أو يحدث الدربة الواجبة لتفهّم المعارف. فيجعل المقالة في أبواب، والأبواب في فصول، وهو بذلك ينشئ كتابه على نحو منهجي رائع في التقسيم والهيكلة.

جاءت مقالة علوم العرب في ستّة أبواب: الباب الأوّل في الفقه فيه أحد عشر فصلا، والباب الثاني في الكلام وفيه سبعة فصول، والباب الثالث في النحو وفيه اثنا عشر فصلا، والباب الرابع في الكتابة وفيها ثمانية فصول، والباب الخامس في الشعر والعروض وفيه خمسة فصول، والباب السادس في الأخبار وفيه تسعة فصول.

وجاءت مقالة علوم العجم في تسعة أبواب، لكلّ باب فصول مندرجة فيه، وكلّ الأبواب احتوت المعارف التي اهتمّت بما الحضارات الأخرى، وخاصّة اليونان الذين يعتبر الخوارزمي تلميذا لمع ياتهم. ومن هذا الحيّز الابستمولوجي يمكننا ضب مجهود الخوارزمي الذي يهدف إلى إنشاء قواعد المعرفة الأولى في إدراك الألفاظ المبيّنة للمعارف حيث الفصول "تغ ي دقائق الأشياء المتعلّقة بكلّ باب وخاصّة من حيث التعريفات ومدلولات الألفاظ الغريبة في كلّ فن "(31). ومع " أنّه لم يكن يقصد بكتابه هذا تصنيفا للعلوم وإثمّا قصد به شرح بعض الألفاظ والتعاريف للعلوم اللسانية والصنائع اليدوية والمواضعات العامّة... إلاّ أنّ خ يّ تصنيف الخوارزمي الغير مقصودة – قد حقّقت الهدف الذي وضعت من أجله، وهدفا آخر هو تقسيم أو تصنيف المعرفة آنذاك على خير ما يرام "(32).

ولئن كان التصنيف عند الخوارزمي غير مقصود، فإنّنا نؤكّد على أنّ التصنيف حاجة معرفية، وحاجة تعليمية لم يست ع العلماء تجازها، بل اقتضت الضرورة الترق إليها ولو بشكل عرضي. وهكذا مضت عملية التكوين المعرفي والمدرسي بالتصنيف مرحلة من مراحل المنهج المؤرّ للعلوم من حيث كونه عملية تبويب داخلية — سيكولوجية — متداعية على حركة العلوم تداعيا من قيا.

د – ابن سينا المتوفّى نحو سنة 428هـ/1037م

رغم ما امتاز به ابن سينا المتوفّى سنة 428 $^{(33)}$  من التوسّع في المدارك الفلسفية والمعاني العقلية والأصول اللغوية والفقهية، إلاّ أنّه نحا منحى أستاذه الفارابي، ولم يخرج عن سياسته العلمية إلاّ بالقدر الذي زادت به بعض المعارف الفقهية والقرآنية من خلال التأثير الاجتماعي والثقافي لعلوم الدين الإسلامي  $^{(34)}$ ، أو بعض المعارف البية والنفسية التي مهر فيها من خلال ممارسته التي بيب  $^{(35)}$ .

فالحكمة عنده قسمان: نظري مجرّد وعملي. أمّا الحكمة النظرية فهي ثلاثة: العلم البيعي وهو الأسفل، والعلم الرياضي وهو الأوس، والعلم الإلهي وهو الأعلى (36). وهذا التقسيم هو تقسيم الكندي الفيلسوف نفسه (37)، لم يزد عليه شيئا ينبئ بالابتكار أو التجديد، بل هو مقلّد متمثّل للمنهج القديم، سواء أكان نقلا من شيخه الفارابي أو إنشاء منه. فكلّ " ما أورده في تقسيم العلوم لا يزيد شيئا يذكر عمّا وضعه الفارابي في إحصاء العلوم "(38).

وسواء أكانت تمثّلاته الفلسفية والبنائية تقليدا أو تمنهجا، فإنّه بالتأكيد قد تأثّر بمؤلّفات أرس و وشروحها اليونانية ((39) من ريق الفارابي الذي سهّل عليه الوقوف على أغراضها، ورسم له المعارف التي اتبعها دراسة أو تأليفا، حتى بدت بعض أغراض كتبه إعادة لما كتب الفارابي، أو على الأقلّ ألّفت على غرارها. (40 كما تأثّر بالجو العام الذي ساد الحياة الفكرية على أيّامه، حيث اشتدّت الحركات البا نية وتأثّلت في كثير من المنا قي الإسلامية، ولبست لبوس المناهج والدراسات الفلسفية. وكانت من صورها أفكار إخوان الصفا الذين تأثّر بهم من خلال ما تسرّب إليه من مناقشات تنفّس بها حال بيتهم من جرّاء الزيارات الإسماعيلية، وصار والده على دأب مراجعات لرسائل إخوان الصفا، فكان هو على عادة والده في مزاولة رسائلهم (41).

والحكمة العملية فتشتمل على الأخلاق، وعلم تدبير المنزل وعلم السياسة (42). ومن ها هنا يتبيّن تأثير المنهج المعرفي الحاصل عنده من الانشغال بال بّ وما يجري معه وإليه من أدوات المعرفة في التأسيس المدرسي للعلوم (43).

#### الهوامش

طاهر بن على

لا يمكننا أن نغفل ملحوظة أساسية وهي أنّ علماء الإسلام عرفوا بالموسوعية والنظر في علوم كثيرة، تزاوج فيها ال1 فيها ال1 والفقه والفلسفة والأدب.

<sup>2 -</sup> محبَّد بن إسماعيل السيد أحمد، ترتيب العلوم لمحمّد بن أبي بكر المرعشي، رسالة ماجستير، قسم المكتبات والمعلومات كلية الآداب جامعة الملك عبد العزيز، جدّة، 1985م، ص: 16.

<sup>3 -</sup> أحمد بدر، دراسات في المكتبة والثقافتين، ال بعة الثانية، القاهرة 1978، ص: 292.

- 4 لابد من التذكير دوما أنّ بدايات الفلسفة الإسلامية الأولى لم تنج من التأثّر بالفلسفة اليونانية، كما أنّ التماثل في الأفكار والمناهج كان ضروريا، بل هو من صور التفاعل الفكري والمعرفي بين الحضارات والثقافات.
  - 5 فحَّد بن إسماعيل السيد أحمد، المرجع السابق، ص: 16.
- هو يعقوب بن إسحاق بن الصباح بن عمران بن إسماعيل الكندي أبو يوسف فيلسوف وعالم بال بّ والحساب والحد ق والهندسة والنجوم، ألّف مصنّفات كثيرة ورسائل عديدة، توفي ببغداد نحو سنة 260هـ 873م. ( هدية العارفين: 2/ 537، أعلام الزركلي: 8/ 195)
  - <sup>7</sup> لحُمَّد بن إسماعيل السيد أحمد، المرجع السابق، ص: 17.
    - <sup>8</sup> نفسه، ص: 16.
- $^{9}$  يوسف العش المكتبات العربية العامّة وشبه العامّة في بلاد العراق وسوريا ومصر في القرون الوسى، دمشق 1969،  $\omega$ :
  - 10 محمَّد بن إسماعيل السيد أحمد، المرجع السابق، ص: 17.
    - 11 **–** نفسه.
  - 12 للتفصيل أنظر: مُجَدُّ بن إسماعيل السيد أحمد، المرجع السابق، ص: 17.
    - 13 مُحَدَّد بن إسماعيل السيد أحمد، المرجع السابق، ص ص: 17 و18.
      - <sup>14</sup> نفسه، ص: **18**.
- $^{15}$  هو مُحَدُّ بن مُحَدِّ بن أوزلغ بن رخان الفارايي نسبة إلى فاراب من أرض خراسان، المتوفّى سنة 339هـ/  $^{950}$  منظر ترجمته في ( وفيات الأعيان: 5/ 153، الوافي بالوفيات 1/ 102، سير أعلام النبلاء 15/ 416، هدية العارفين 2/ 39، بقات الأمم 138)
  - 16 الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج15، ص: 416.
    - 102 الصفدي، الوافي بالوفيات، ج1، ص102
  - 18 ابن خلّكان، وفيات الأعيان، ج 5، ص: 153.
  - 19 ابن صاعد، بقات الأمم، تحقيق: حياة بوعلوان، ال بعة الأولى، بيروت 1985، ص ص: 137، 138.
    - $^{20}$  الصفدي، الوافي بالوفيات، ج 1، ص ص: 103–105.
      - <sup>21</sup> الذهبي، المصدر السابق، ج 15، ص: 417.
        - <sup>22</sup> ابن صاعد، بقات الأمم، ص: 138.
      - 23 مُحَدِّد بن إسماعيل السيد أحمد، المرجع السابق، ص: 19.
- $^{24}$  إسماعيل مص فى إسماعيل اليوسف، ابن حزم الأندلسي حياته فلسفته، رسالة الماجستير مرقونة، معهد الآداب الشرقية جامعة القدّيس يوسف بيروت، 137هـ/، ص: 134.
  - <sup>25</sup> سعيد زايد، الفارابي، السبعة الثالثة، القاهرة بدون تاريخ، ص: 25.
- <sup>26</sup> مجدًّ بن إسماعيل السيد أحمد، المرجع السابق، ص: 19. هذا من حيث التقسيم الحاصل في إحصاء العلوم حيث الفصول فيه خمسة، أمّا في كتبه الأخرى فهي ثمانية أصناف، أنظر سعيد زايد، المرجع السابق،ص: 23.
  - <sup>27</sup> الفارابي، إحصاء العلوم، ال بعة الثالثة، القاهرة 1968، ص: 59.

28 - هو محمّد بن أحمد بن يوسف، أبو عبد الله البلخي الخوارزمي من أهل خراسان، توفي نحو سنة 387هـ/997م. أنظر ترجمته في ( هدية العارفين 51/2، وكشف الظنون 1756، والأعلام 313/5).

- 29 الخوارزمي، مفاتيح العلوم، بيروت بدون تاريخ، ص: 2.
- 30 عُمَّد بن إسماعيل السيد أحمد، المرجع السابق، ص: 22.
- 31 محمَّد بن إسماعيل السيد أحمد، المرجع السابق، ص ص: 24، 25
  - <sup>32</sup> نفسه، ص: 25.
- 33 هو الحسين بن عبد الله بن سينا، أبو علي شرف الملك، الفيلسوف الرئيس، صاحب التصانيف في ال ب، توفي سنة 428هـ/ 1037م. أنظر ترجمته في ( وفيات الأعيان 157/2، لسان الميزان 176/3، الأعلام 241/2)
  - 34 مُحِدَّد بن إسماعيل السيد أحمد، المرجع السابق، ص: 29.
- 35 ابن حجر العسقلاني، لسان الميزان، تحقيق عبد الفتاح أبو غدّة، ال بعة الأولى، بيروت 1423هـ/ 2002م،
   ج3، ص: 177. وانظر فيه حياته العلمية كما رواها بنفسه.
  - 36 إسماعيل مص في إسماعيل اليوسف، المرجع السابق، ص: 135.
  - 37 وديع واصف مص في، ابن حزم وموقفه من الفلسفة والمذ ق والأخلاق، أبو ظبي 2000، ص: 284.
    - 38 ماجد فخري، تاريخ الفلسفة الإسلامية، ترجمة: كمال اليازجي، بيروت 1974، ص: 183.
      - 39 ماجد فخري، المرجع السابق، ص: 183.
        - 40 نفسه.
        - <sup>41</sup> نفسه.
      - 42 إسماعيل مص في إسماعيل اليوسف، المرجع السابق، ص: 135.
- 43 قد أسلفت أنّ تصنيف العلوم أو ترتيبها إغّا هو صنعة مدرسية وليست فلسفية، وإن كانت الفلسفة في حاجة إليها دوما، إذ الفلسفة في تأسيسها مدرسية عقلية.



مجلَّة الواحات للبحوث والدراسات

ردمد 7163- 1112 العدد 5 (2009) - 250 ردمد

http://elwahat.univ-ghardaia.dz

# اَقِرَارَ وَلِكِيْقِا لِكَافِلَا الْمِعَادِرِكَ وَدِ خَبِهِ الْوَقَا الْإِسْلَامِيَّ وَالْقَانُونِ الْوَضِعِيَّةِ

عبد الباقي بدوي قسم الحقوق المركز الجامعي – غرداية غرداية ص ب 455 غرداية 47000, الجزائر

تمهيد: إذا رأينا رجلا يدخل مع آخر إلى دار خالية، ثم رأيناه يخرج منها مذعورا وبيده سكينا ملطخة بالدماء، فدخلنا الدار فوجدنا الرجل الآخر مقتولا، فهذه قرينة على أن الخارج من الدار هو القاتل، مع أننا لم نشاهده يباشر ذلك، وإذا وجدنا المتاع المسروق في بيت شخص، كان ذلك قرينة على أنه هو السارق أو أن السارق أودعه إياه أو أن صاحب البيت اشتراه من السارق، وإذا وجدت امرأة ليس لها زوج حاملا، فهذه قرينة على أن هملها من زنى، وإذا وجدنا ربح الخمر في فم رجل أو وجدناه يتقيؤها، فهذه قرينة على أنه قد شرب الخمر (1).

تعريف القرائن: 1- لغة: القرائن جمع قرينة، فعيلة بمعنى مفعولة من الاقتران، وهو المصاحبة، والقرين المصاحب، ومنه سميت امرأة الرجل قرينته، لمقارنته إياها، وسميت نفس الإنسان قرينة، لاقترانها به (2)، والقرينة أيضا الشدة، لأنها تقترن بالإنسان. قال ابن فارس: مادة قرن تدل على معنيين: الأول: جمع شيء إلى شيء، كقولهم: قارنتُ بين شيئين، وقولهم: القِران والقَرَن، وهو الحبل يُقْرَن به شيئان، والقِران أيضا: أن تقرن بين تمرتين تأكلهما، أو أن تقرن حجة بعمرة، والقرينة: نفس الإنسان، كأفهما قد تقارنا، والشدة، ومن كلامهم: فلان إذا جاذبته قرينة بَهَرَها، أي إذا قرنت به الشديدة أطاقها، وقرينة الرجل: امرأته. والثاني: شيء ينتأ بقوة وشدة، ومنه قرن الشاة وغيرها(3).

والمعنى الأول هو الذي له تعلق بموضوع البحث.

2- شرعا: كل أمر ظاهر يصاحب شيئا خفيا، فيدل عليه (4).

شرح التعريف: " أمر ظاهر": أي أمر جلى غير خفى، لأن القرينة لا بد أن تكون

جلية، حتى يُسْتَدَلُّ بَها على المطلوب الخفي.

" يصاحب": أي يقارن.

"شيئا خفيا": أي أن الأمر المستدل عليه بالقرينة يجب أن يكون خفيا، لأنه إن كان معلوما، لم تكن هناك حاجة للاستدلال عليه بغيره.

" فيدل": أي الأمر الظاهر. "عليه": أي على الشيء الخفي.

3- قانونا: عرفت المادة 1349 من القانون المدين الفرنسي القرائن بأنها: النتائج التي يستخلصها القانون أو القاضى من واقعة معلومة لمعرفة واقعة مجهولة.

وواضح أن هذا ليس تعريفا للقرينة بحقيقتها وماهيتها، وإنما هو بيان لآثار عملية الاستنباط ونتيجتها.

وعرفها أحمد نشأت بأنفا: استنباط الشارع أو القاضى لأمر مجهول من أمر معلوم (5).

وهذا التعريف ليس أيضا تعريفا للقرينة، لأن عملية الاستنباط ليست هي القرينة في حد ذاتها، وإنما هي ما ينشأ عن القرينة.

أقسام القرائن: تنقسم القرائن في الفقه الإسلامي إلى عدة أقسام، فمن حيث مصدرها تنقسم إلى قرائن نصية وقرائن فقهية وقرائن قضائية، ومن حيث قوة دلالتها تنقسم إلى قرائن قطعية وقرائن ظنية وقرائن ضعيفة، ومن حيث مدلولاتها إلى قرائن عقلية وقرائن عرفية، ومن حيث علاقتها بالواقعة المطلوب إثباتها إلى قرائن إيجابية، وقرائن سلبية.

وأما في القانون الوضعي، فتنقسم القرائن إلى قرائن قانونية وقرائن قضائية.

أولا -: أقسام القرائن في الفقه الإسلامي:

1- تقسيم القرائن من حيث مصدرها: تنقسم القرائن من حيث مصدرها إلى قرائن نصية وقرائن فقهية وقرائن قضائية.

أ- القرائن النصية: هي التي نص عليها الشارع في القرآن أوفي السنة، وجعلها دليلا على شيء معين.

فمن القرآن مثلا: – قوله تعالى: «قال هي روادتني عن نفسي، وشهد شاهد من أهلها، إن كان قميصه قد من قبل فصدقت، وهو من الكاذبين، وإن كان قميصه قد من دبر، فكذبت، وهو من الصادقين، فلما رأى قميصه قد من دبر قال: إنه من كيدكن، إن كيدكن عظيم» [يوسف: 26–28].

فالآيات الكريمة ذكرت أن الشاهد من أهل امرأة العزيز توصل عن طريق الاستنباط إلى معرفة الصادق من الكاذب، وذلك عندما قال: إذا كان قميص يوسف (ع) قد تمزق من الأمام، فهي صادقة في دعواها على يوسف، لأن العادة تقتضي أن يكون المعتدي مقبلا نحو المعتدى عليها في هذه الحالة، ولا بد إذن أن يكون القميص قد تمزق من الأمام بسبب دفاعها عن نفسها، وأما إذا كان قميص يوسف ممزقا من الخلف، فمعنى ذلك أن يوسف كان هاربا من امرأة العزيز، وهي التي مزقت قميصه من الخلف. ولكنه عندما شاهد قميصه ممزقا من الخلف عرف أن يوسف(ع) كان صادقا، وأنها كانت كاذبة.

-وقوله تعالى: «إن الذين يغضون أصواتهم عند رسول الله، أولئك الذين امتحن الله قلوبهم للتقوى» [الحجرات: 3]. ووجه الدلالة من الآية أن الله تعالى جعل غض الصوت بحضرة النبي (ص) قرينة وأمارة على تقوى فاعله.

وهذا المثال، وإن كان يصلح للقرينة النصية، إلا أنه لا يتعلق بالقضاء (6).

ومن القرائن النصية الواردة في السنة النبوية، قوله (ص): «لا تُنكح الأَيِّمُ حتى تُستأمر، ولا تُنكح البكرُ حتى تُستأذن، قالوا: يا رسول الله، وكيف إِذْهُا؟ قال: أن تسكت $^{(7)}$ . فقد جعل النبي (ص) سكوت البكر قرينة وعلامة على رضاها وإذنها بالزواج $^{(8)}$ .

ب- القرائن الفقهية: هي التي استنبطها الفقهاء، وقالوا بجواز الاعتماد عليها في بناء الأحكام القضائية، ومن أمثلة هذه القرائن:

1- الحمل: نص المالكية على أنه يعد قرينة على الزبى بالنسبة للمرأة غير المتزوجة أو للمتزوجة إذا ولدت لأقل من ستة أشهر إلا إن جاءت بقرينة على استكراهها، كتعلقها بالمدعى عليه واستغاثتها عند النازلة، وكذلك زوجة الجبوب وزوجة الصبي الذي لم يبلغ الحلم (9).

وبعض الحنابلة إلى أنه إذا انبعثت من فم رجل المنابلة الحمر وتقيؤه: ذهب المالكية وبعض الحنابلة إلى أنه إذا انبعثت من فم رجل رائحة الخمر، أو شوهد وهو يتقيأ الخمر كان ذلك قرينة وأمارة قاطعة على أنه شربها $^{(10)}$ .

3- حمل الرجل السكين أو آلة القتل، وهي ملوثة بالدم وبجواره قتيل يتشحط في دمه، وهو خائف مرتبك، قرينة على أنه القاتل، ولذلك قال جمهور العلماء: لولي القتيل أن يحلف خمسين يمينا: أن ذلك الرجل قتله، ويقتل به عند مالك وأحمد، وعند الشافعي يقضى عليه بالدية (11).

4- وجود الشيء المسروق بحوزة المتهم أوفي منزله بعد التفتيش يعد قرينة على السرقة، وهو رأي ابن القيم وبعض الفقهاء (12).

ج- القرائن القضائية: هي التي يستنبطها القضاة باجتهادهم من وقائع الدعوى وملابساتها المعروضة عليهم.

مثال ذلك قضاء رسول الله  $\rho$  بين معاذ بن عمرو بن الجموح ومعاذ بن عفراء فيمن قتل منهما أبا جهل؟ إذ لم تكن لأي منهما بينة على دعواه، فاعتمد رسول الله (ص) على آثار الدم الموجودة على السيفين وقضى بالسَّلَب لمعاذ بن عمرو بن الجموح، لأن ضربته بالسيف كانت أشد من الآخر ووجود آثار الدم على سيفه كانت أكثر من الآخر (13).

2- تقسيم القرائن من حيث قوتها في الدلالة والإثبات: تنقسم القرائن من حيث قوتها في الدلالة والإثبات إلى ثلاثة أنواع: قرائن قطعية، وقرائن ظنية، وقرائن ضعيفة، قال أبو الحسن الطنجي: « ...القرائن ...إن قويت حكم بها، وإن ضعفت لم يلتفت إليها، وإن توسطت تُوقِقَفَ فيها وكُشِفَ عنها وسُلك طريق الاحتياط، هذا كله ما لم يعارض معارض، فإن عارض ذلك شيء نظر فيه » (14).

أ- القرائن القطعية: هي التي تُوجِد عند الإنسان علما بموضوع النزاع، والاستدلال بما يكون مماثلا للعلم الحاصل من المشاهدة والعيان، فهي تُصيِّرُ الأمرَ في حيز اليقين المقطوع به. والمقصود بالعلم هنا ما أفاد اليقين أو غلبة الظن، وهو الذي يكون فيه أحد الطرفين راجحا على الآخر رجحانا بينا، لأن وسائل الإثبات من شهادة وإقرار فيها ظن راجح، وليس فيها يقين قطعي.

وهذا النوع من القرائن يجب الأخذ به والاعتماد عليه، وتعتبر وحدها دليلا كافيا في بناء الأحكام.ومن أمثلة هذا النوع من القرائن ما تقدم ذكره من الأمثلة في القرائن الفقهية.

ب- القرائن الظنية: هي التي تكون دلالتها ظنية، فهي وسط بين القرائن القطعية والقرائن الضعيفة، فهي ليست مثل القرائن القطعية التي يعتمد عليها في الأحكام، وليست مثل القرائن الضعيفة التي لا يعول عليها في القضاء، قال ابن فرحون: « ...القرائن...إن توسطت تُؤقّفَ فيها وكُشِفَ عنها وسُلك طريق الاحتياط، هذا كله ما لم يعارض معارض، فإن عارض ذلك شيء نظر فيه » (15).

ومن هذا القبيل القرائن العرفية، والفقهاء يعدونها دليلا يترجح به جانب أحد الخصمين، مع يمينه حتى يثبت خلافها، ومن الأمثلة على ذلك إرخاء الستر، والمراد به إذا خلا الزوج بزوجته خلوة اهتداء، ثم طلقها، فادعت المسيس، وأنكره، فإن القول قولها مع يمينها، ولها الصداق كاملا، لأن اختلاء الرجل بزوجته ليلة الإهداء قرينة تفيد الظن بأنه قد مسها.

••• 11

وتنازع الزوجين في متاع البيت بعد الطلاق، فيقضى بما يعرف أنه للرجال للرجال، وما يعرف أنه للنساء للنساء مع اليمين، وقرينة العادة هنا تفيد الظن فقط، لأنه يجوز أن يكون أحدهما قد ملك ما يخص الآخر بمبة أو إرث أو غيرهما (16).

واليد مع مجرد الدعوى، أي الحوز من غير معارض له، أو الحوز مع تكافئ البينتين، كمن كان حائزا لدار مثلا يتصرف فيها تصرف المالك في ملكه، فقام عليه من ادعى ملكيتها، ولا بينة له، أو أقام كل منهما بينة، فتساقطت البينتان عند المساواة، وتصيران كالعدم، فيصير الحوز قرينة لمن بيده الدار، فيحلف ويستحقها (17).

ج- القرائن الضعيفة: هي التي تكون دلالتها ضعيفة بحيث يتطرق إليها الشك والاحتمال والشبهات القوية، وهذا النوع من القرائن يجب طرحه وعدم الأخذ به.

ومن الأمثلة على ذلك: مخالفة لون الولد للون أبيه قرينة على زنا المرأة، لكن هذه القرينة ضعيفة إذ يحتمل أن يكون الولد قد اكتسبه من أحد جدوده الأقربين أو الأبعدين، ولذلك ورد في السنة ما يفيد عدم جواز إقدام الإنسان على أن ينفي نسب ابنه لمجرد اختلاف لونه عن لونه، فعن أبي هريرة (ر) قال: «جاء رجل من بني فزارة إلى النبي (ص)، فقال: يا رسول الله، ولدت امرأتي غلاما أسود، وهو حينئذ يعرض بأن ينفيه، فقال النبي فقال: يا رسول الله، ولدت امرأتي غلاما ألواها؟ قال: حُمُّرٌ، قال: هل فيها من أوْرَقَ(18)؟ قال: إن فيها لَوُرْقاً، قال: فأن أتاها ذلك (19)؟ قال: عسى أن يكون نَزَعَهُ عِرْقٌ، قال: وهذا عسى أن يكون نَزَعَهُ عِرْقٌ، ولم يُرَخِّص له في الانتفاء منه» (20).

مثال آخر للقرينة الضعيفة: قميص يوسف المخضب بالدم الذي جاء به إخوة يوسف لأبيهم يعقوب (ع) كقرينة على أن الذئب قد أكله، جاؤوا به غير ممزق ولا مخرق، ولذلك قال يعقوب (ع): «بل سولت لكم أنفسكم أمرا»، وورد أنه قال لهم: «كذبتم لو أكله الذئب، لخرق قميصه» (21).

3- تقسيم القرائن باعتبار علاقتها بمدلولها: تنقسم القرائن من حيث مدلولاتها إلى قرائن عقلية، وقرائن عرفية.

أ- القرائن العقلية: هي التي تكون النسبة بينها وبين مدلولاتما ثابتة يستنتجها العقل دائما في جميع الظروف والأحوال<sup>(22)</sup>، كوجود آلة القتل عند المتهم بالقتل، ووجود المسروقات عند المتهم بالسرقة، والحمل من المرأة التي لا زوج لها، ورائحة الخمر وتقيؤه، فهذه القرائن عقلية تدل على وقوع هذه الجرائم من أصحابها.

ب- القرائن العرفية: هي التي تكون النسبة بينها وبين مدلولاتها قائمة على عرف أو عادة تتبعها دلالتها وجودا أو عدما، وتتبدل بتبدلها (23)، كإرخاء الستر أو خلوة الزوج بزوجته ليلة الزفاف، فإنه قرينة على المسيس، لأن العادة جرت بذلك، فإن طلقها، فادعت المسيس، وأنكره، فإن القول قولها مع يمينها، ولها الصداق كاملا.

تقسيم القرائن من حيث علاقتها بالواقعة المراد إثباتها: تنقسم القرائن من حيث علاقتها بالواقعة المراد إثباتها إلى قرائن إيجابية، وقرائن سلبية.

أ- القرائن الإيجابية: هي التي تثبت أن المتهم قد ارتكب الجريمة المعاقب عليها حدا أو قصاصا أو تعزيرا، فوجود الشيء المسروق بحوزة المتهم بالسرقة أوفي بيته مثلا قرينة إيجابية تثبت أن هذا الشخص هو السارق.

ب- القرائن السلبية: هي التي تنفي التهمة عن المتهم، فهي في صالح المتهم عكس القرينة الإيجابية، ومثال القرينة السلبية تمزق قميص يوسف (ع) من الخلف، فقد كان قرينة على براءته من ادعاء امرأة العزيز عليه بمروادتما.

ثانيا-: أقسام القرائن في القانون الوضعي: تنقسم القرائن عند القانونيين إلى قرائن قانونية، وقرائن قضائية.

1- القرائن القانونية: هي التي نص عليها القانون بنص صريح، ولذا سميت قانونية، فالمشرع في القرينة القانونية يقوم باختيار الواقعة المعلومة، ويقوم باستنباط الواقعة المجهولة منها.

ويلجأ المشرع في الغالب إلى إنشاء القرائن القانونية في الحالات التي يكون فيها إقامة الدليل المباشر على واقعة معينة بالغا حدا من الصعوبة بحيث يتعذر الحصول عليه، أو ما يلاحظه من أحوال الناس وعاداتهم وطبائعهم وما درجوا عليه في معاملاتهم، أو لتحقيق مصلحة عامة بقصد ثبات واستقرار التعامل، أو وضع حد للغش والاحتيال على القانون (24).

فالقرينة التي ينص عليها القانون تغني من تقررت لمصلحته وتعفيه من الإثبات، على أنه يجوز نقض هذه القرينة بالدليل العكسي ما لم يوجد نص يقضي بغير ذلك(المادة 337 من القانون المدني الجزائري)، فالخصم الذي قامت القرينة القانونية لصالحه معفى من إثبات الواقعة المدعى بحا، اكتفاء بإثبات الواقعة المديلة، ولولاها لألقي عبؤها عليه، أي أنه لا يترتب عليه أن يثبت الواقعة مصدر الحق الذي يدعيه، وإنما يكفيه أن يقيم الدليل على وجود الواقعة التي تقوم عليها هذه القرينة، بمعنى أنه يقوم بإثبات غير مباشر، وهو نقل الإثبات من الواقعة الأصلية إلى واقعة أخرى، فالواقعة الأصلية الم ومصلة بحا، فإذا

قام الدليل على هذه الواقعة اعتبرت الواقعة الثانية ثابتة بحكم القانون.

والقرائن القانونية محددة في القانون على سبيل الحصر.

والقرائن القانونية نوعان: قرائن قانونية قاطعة، وقرائن قانونية بسيطة أو غير قاطعة.

أ- القرائن القانونية القاطعة:

هي التي لا تقبل ما ينقضها أو لا تقبل إثبات العكس، أي أن الخصم لا يمكنه أن يثبت ما يخالفها، كقرينة الانفعال في قتل الزوج زوجته وشريكها حال مفاجأتهما متلبسين بالزنا، فالمشرع اعتبر من فوجئ بمشاهدة زوجته أو أخته أو أمه متلبسة بالزنا، فقتل أحدهما أوكلاهما أنه في حالة انفعال واستفزاز، واعتبر ذلك قرينة قانونية تخفف العقوبة من عقوبة جناية القتل إلى عقوبة الجنحة، ويعفى من قام بالقتل في هذه الحالة من التدليل على وجود حالة الانفعال لديه، حتى ولو فرضنا ألها غير متوفرة لديه، لألها قرينة قانونية غير قابلة لإثبات العكس. وكوضع اليد المدة الطويلة فإلها قرينة على الملكية، وقرينة العلم بالقانون بمجرد نشره في الجريدة الرسمية، فلا يجوز الدفع بالجهل به، وقرينة انعدام التمييز في المجنون والصغير غير المميز، أي الذي لم يبلغ السابعة من عمره، وبالتالي انعدام مسؤوليتهما (25).

ب- القرائن القانونية البسيطة أو غير القاطعة

هي التي تقبل النقض وإثبات العكس، وتظل قائمة إلى أن يقوم الدليل على عكسها (26)، ومثالها ما نصت عليه المادة 271 من قانون العقوبات المصري من أن وجود شخص أجنبي في منزل مُسْلِمٍ في اللله المخصص للنساء قرينة على إرادة الزنا، ولكن يجوز للمتهم أن يثبت أن وجوده في هذا المكان كان لسبب بريء.

ومنها أيضا الحالات التي يفترض فيها القانون توافر القصد الإجرامي لدى من ارتكب الفعل الإجرامي، ولكنه يجيز له إثبات حسن نيته (27).

#### 2- القرائن القضائية:

هي التي يستنبطها القاضي من وقائع الدعوى وملابساتها المعروضة عليه بحكم اللزوم العقلي والمنطقي، وتسمى أيضا بالقرائن الموضوعية، لأنها تستنبط من موضوع الدعوى وظروفها، وبالقرائن الشخصية، لأنها تنصب أحيانا على واقعة تكونت من صفة في شخص، وبالقرائن البسيطة، لأنها تقبل إثبات عكسها في جميع الأحوال (28).

والقرائن القضائية دليل غير مباشر، لأن الإثبات فيها لا يقع على الواقعة المدعى بها، أي واقعة ارتكاب الجريمة ونسبتها إلى المتهم، وإنما على واقعة أخرى إذا ثبتت أمكن أن

\*1 T1

يستخلص منها ثبوت الواقعة المراد إثباتها، وهي لا تدخل تحت حصر فيجوز للقاضي دائما أن يستنبط واقعة من أخرى متى كانت تؤدي إليها بالضرورة وبحكم اللزوم العقلي<sup>(29)</sup>.

والقرائن القضائية هي المصدر التاريخي للقرائن القانونية، ذلك أن الشارع يقرر القرينة القانونية إذا ما لاحظ استقرار القضاء واطراده على العمل بقرينة معينة، فيقره على ذلك وينص عليها فتتحول إلى قرينة قانونية (30)، مثال ذلك ما نصت عليه المادة 278 من قانون العقوبات الفرنسي والتي تنص على أن: « كل متسول أو متشرد يوجد حاملا شيئا أو أكثر تزيد قيمته على مئة فرنك، ولا يستطيع أن يبرر مصدره، يعاقب بالعقوبة المقررة في المادة 276». فقد كانت قرينة قضائية قبل أن ينص عليها المشرع وتتحول إلى قرينة قانونية.

ومن أمثلة القرائن القضائية: وجود بصمة أصبع المدعى عليه أو أثار قدميه في مكان الجريمة كقرينة على ارتكابه الجريمة أو مساهمته فيها (31).

وظهور علامات الثراء على المتهم الذي كان يعمل في إحدى المؤسسات العامة كقرينة على اختلاسه المال<sup>(32)</sup>.

ودخول شخصين معا دارا خالية ثم خروج أحدهما وحده، وبعد برهة وجد الآخر مقتولا داخل الدار، فهذه الظروف يصح أن تعد قرينة على أن الذي قتله هو صاحبه الذي دخل معه<sup>(33)</sup>.

#### حجية القرائن في الفقه الإسلامي:

اتفق العلماء على أنه لا يجوز للقاضي أن يحكم في أية قضية، إلا إذا وجدت الحجة التي يثبت بما الحق، واتفقوا أيضا على أن الإقرار، والبينة (أي الشهادة)، واليمين، والنكول حجج شرعية، يعتمد عليها القاضي في قضائه ويعول عليها في حكمه (34)، ولكنهم اختلفوا في القرائن هل تصلح طريقا من طرق القضاء ووسيلة من وسائل النفي والإثبات عند صدور الأحكام، بحيث يصح للقاضى أن يأخذ بما ويجعلها مستندا لحكمه (35)؟.

إن المتتبع لكتب المذاهب الأربعة يجد أنهم قد استندوا إلى القرائن في مسائل كثيرة، وإن أنكر بعضهم مشروعية العمل بها، فتوسع المالكية والحنابلة في العمل بها، وضيق آخرون دائرة ذلك، وقد ذكر ابن فرحون خمسين مسألة عمل فيها الفقهاء بالقرائن، وبعضها مما انفرد المالكية به دون غيرهم (36).

وقد استدل القائلون بالقرائن على مشروعية العمل بها بالكتاب والسنة وعمل الصحابة والمعقول.

1- من القرآن الكريم:

أ- قوله تعالى: «وجاؤوا على قميصه بدم كذب، قال: بل سولت لكم أنفسكم أمرا، فصبر جميل، والله المستعان على ما تصفون» [يوسف: 18].

قال العلماء: استدل يعقوب عليه السلام على كذب أبنائه في دعواهم أن الذئب قد أكل يوسف عليه السلام بقرينة سلامة القميص من الخرق والتمزق، لأنه لا يستساغ عقلا أن يأكل الذئب يوسف ويترك القميص بدون خرق ولا أثر، كما لا يمكنه أيضا أن يخلع القميص ثم يأكل يوسف. قال القرطي: «لما أرادوا أن يجعلوا الدم علامة صدقهم قرن الله بهذه العلامة علامة تعارضها، وهي سلامة القميص من التنييب(37)، إذ لا يمكن افتراس الذئب ليوسف، وهو لابس القميص، ويسلم القميص من التخريق، ولما تأمل يعقوب(ع) القميص، فلم يجد فيه خوقا ولا أثرا، استدل بذلك على كذبهم $^{(38)}$ .

...ثم قال: «استدل الفقهاء بعذه الآية على إعمال الأمارات في مسائل الفقه، كالقسامة وغيرها، وأجمعوا على أن يعقوب 1 استدل على كذبهم بصحة القميص، وهكذا يجب على الناظر أن يلحظ الأمارات والعلامات إذا تعارضت، فما ترجح منها قضى بجانب الترجيح، وهي قوة التهمة، ولا خلاف بالحكم بها، قاله ابن العربي» (39).

ب- قوله تعالى: «قال: هي راودتني عن نفسي، وشهد شاهد من أهلها إن كان قميصه قُدَّ من قُبُل، فصدقتْ، وهو من الكاذبين، وإن كان قميصه قُدَّ من دُبُر، فكذبتْ، وهو من الصادقينَ، فلما رأى قميصه قُدَّ من دُبُر، قال: إنه من كَيْدِكُنَّ، َإِن كَيْدَكُنَّ عظيم...» [يوسف: 26–28].

ووجه الاستدلال بالآية أن الشاهد قد جعل تمزق الثوب قرينة وأمارة على صدق أحد المتنازعين، وهما يوسف (ع) وامرأة العزيز، وذلك أن المرأة لما ادعت على يوسف (ع) أنه روادها عن نفسها، فامتنعت منه، وأنكر يوسف ذلك، وادعى أنما هي التي روادته، وتعارضا في القول، واحتاج الملك إلى شاهد، ليعلم الصادق من الكاذب، حكم الشاهد، بأن ينظر في قميص يوسف، فإن كان قميصه قد تمزق من الأمام، فهي صادقة، وهو كاذب، لأن ذلك لا يكون إلا من أثر مدافعتها له، وهو يريد الاعتداء عليها، وإن كان قميصه قد تمزق من الخلف، فهو صادق وهي كاذبة، لأن ذلك إنما يكون من أثر تملصه منها وتعقبها له. وقد سمى الله تعالى قوله شهادة، لأنه أدى مؤدى الشهادة في إثبات قول يوسف وإبطال قولها <sup>(40)</sup>.

لكن قد يعترض على الاستدلال بهذه الآية، بأن الآية لم ترد تبيانا لشرع، وإنما وردت

259

تبيانا لواقع، بمعنى أنها إخبار عن واقعة، وليست تشريعا (41)، والجواب أن الله تعالى ذكر هذه الشهادة ولم ينكرها، قال ابن القيم، وهو يستدل لحجية القرائن: «ومن ذلك قول الشاهد الذي ذكر الله شهادته، ولم ينكرها، بل لم يعبه، بل حكاها مقررا لها» (42).

ج- قوله تعالى: « قالوا: نفقد صواع الملك، ولمن جاء به حمل بعير، وأنا به زعيم، قالوا تالله لقد علمتم ما جئنا لنفسد في الأرض، وما كنا سارقين، قالوا فما جزاؤه إن كنتم كاذبين، قالوا جزاؤه من وجد في رحله، فهو جزاؤه، كذلك نجزي الظالمين، فبدأ بأوعيتهم قبل وعاء أخيه، ثم استخرجها من وعاء أخيه، كذلك كدنا ليوسف ما كان ليأخذ أخاه في دين الملك، إلا أن يشاء الله...» [يوسف: 72-76].

وجه الدلالة أن يوسف 10 جعل وجود الصواع، وهو كأس الملك، في رحل أحدهم قرينة وأمارة على أنه السارق، فأمر بالتفتيش وبدأ بأوعيتهم قبل وعاء أخيه، ثم استخرجها من وعاء أخيه، فاسْتَرَقَّهُ، بناء على أن السارق كان جزاؤه في دِين يعقوب (ع) هو أن يؤخذ رقيقا، خلافا لدين الملك الذي كان يعاقب السارق بضِعفَ َيْ ما سرق (43).

فإن قيل: بأن ما دلت عليه هذه الآية هو من شريعة يعقوب (ع)، وليس من شريعتنا، فالجواب أنه قد تقرر في أصول الفقه أن شرع من قبلنا شرع لنا إذا ورد في شريعتنا ما يؤيده، وقد ورد في القرآن والسنة العمل بالقرائن في مسائل كثيرة ومناسبات مختلفة (44).

2- من السنة النبوية:

استدل القائلون بمشروعية الأخذ بالقرائن بنصوص كثيرة من السنة النبوية، منها:

أ – ما رواه البخاري ومسلم عن أبي هريرة (ر) أن النبي (ص) قال: «لا تُنكح الأَيِّمُ حتى تُستأمر، ولا تُنكح البكرُ حتى تُستأذن، قالوا: يا رسول الله، وكيف إِذْهُا؟ قال: أن تسكت» (45).

ووجه الدلالة أن النبي (ص) جعل سكوت البكر قرينة على الرضا بالزواج، قال بن فرحون: «وهذا من أقوى الأدلة على الحكم بالقرائن» (46).

ب- ما رواه أبو داوود وغيره عن ابن عمر { أن رسول الله (ص) قاتل أهل خيبر فغلبهم، فصالحوه على أن يجلوا منها، ولهم ما حملت ركابهم، واشترط عليهم أن لا يكتموا ولا يُغيّبُوا شيئا، فإن فعلوا فلا ذمة لهم ولا عهد، فغيّبوا مَسْكاً فيه مال وحلي لحيي بن أخطب، فقال رسول الله (ص) لعَمِّ حُيي بن أخطب: ما فعل مَسْكُ حُيي الذي جاء به من النضير؟ قال: أذهبته النفقات والحروب، قال العهد قريب، والمال أكثر من ذلك، فدفعه رسول الله (ص) إلى الزبير، فمسه بعذاب، وقد كان قبل ذلك دخل خربة، فقال: قد رأيت حُييا

يطوف في خربة ههنا، فذهبوا فطافوا، فوجدوا الْمَسْك في الخربة، فقتل رسول الله (ص) ابني أبي الحقيق، وأحدهما زوج صفية بالنكث الذي نكثوا (47).

وجه الدلالة أن النبي (ص) لما سأل عم حيي بن أخطب عن كنز حيي، ادعى أن النفقات والحروب أذهبته، فاستدل النبي (ص) على كذبه بقرينة كثرة المال وقرب العهد، لأن العقل يحيل أن يُنفق المال الكثير في فترة قصيرة (48).

ج- ما رواه أبو داوود وابن ماجه عن جابر بن عبد الله { قال: «أردت الخروج إلى خيبر، فقال: خيبر، فأتيت رسول الله (ص)، فسلمت عليه، وقلت له: إني أردت الخروج إلى خيبر، فقال: إذا أتيت وكيلي، فخذ منه خمسة عشر وَسْقاً، فإن ابتغى منك آية، فَضَعْ يَدَكَ على تَرْقُوتِه» (49).

ووجه الاستدلال في الحديث أن النبي (ص) لما طلب من جابر أن يأتي وكيله بخيبر ويأخذ منه خمسة عشر وسقا، وأن يضع يده على ترقوته إذا سأله البينة، جعل العلامة، وهي وضع جابر يده على ترقوة الوكيل مقام البينة التي تشهد على صدق جابر، فيدفع الوكيل ما طلب منه اعتمادا على هذه العلامة والقرينة.

د- أخرج مسلم عن عبد الرحمن بن عوف، قال: «بينا أنا واقف في الصف يوم بدر، نظرتُ عن يميني وشمالي، فإذا أنا بين غلامين من الأنصار، حديثةٌ أسناهما، تمنيتُ لو كنت بين أَصْلَعَ (50)منهما، فغمزين أحدهما، فقال :يا عَمّ هل تعرف أبا جهل؟ قال: قلت: نعم، وما حاجتك إليه يا ابن أخي؟ قال: أُخبرت أنه يسب رسول الله (ص)، والذي نفسي بيده لئن رأيته لا يفارق سوادي سواده حتى يموت الأعجلُ منا. قال: فتعجبت لذلك. فغمزين الآخرُ فقال مثلها، قال: فلم أَنْشَبْ أن نظرت إلى أبي جهل يزول في الناس، فقلت: ألا تريان، هذا صاحبكما الذي تسألان عنه، قال: فابتدراه فضرباه بسيفيهما، حتى قتلاه، ثم انصرفا إلى رسول الله (ص) فأخبراه، فقال: أيكما قتله؟ فقال كل منهما: أنا قتلت، فقال: هل مسحتما سيفيكما؟ قالا: لا، فنظر في السيفين، فقال: كلاكما قتله، وقضى بسَلَبه لمعاذ بن عمرو بن الجموح» (51).

اعتمد النبي (ص)على قرينة الدم الموجود على السيفين في قضائه بين معاذ بن عمرو بن الجموح ومعاذ بن عفراء فيمن قتل منهما أبا جهل، إذ لم تكن لأي منهما بينة على دعواه، وقضى بالسلب لمعاذ بن عمرو بن الجموح، لأن ضربته بالسيف كانت أشد من الآخر ووجود آثار الدم على سيفه أكثر مما على سيف الآخر.

قال النووي: « وإنما قال النبي (ص): «كلاكما قتله»، تطييبا لقلب الآخر من حيث إن له مشاركة في قتله، وإلا فالقتل الشرعي الذي يتعلق به استحقاق السَّلَب، وهو الإثخان وإخراجه عن كونه مُمُتَنِعاً، إنما وُجِدَ من معاذ بن عمرو بن الجموح، فلهذا قضى له بالسَّلَب» (52).

#### 3- عمل الصحابة

أ – ما رواه عبد الله بن عباس عن عمر (ر) في خطبته المشهورة: «الرجم في كتاب الله حق على من زنى إذا أحصن من الرجال والنساء، إذا قامت البينة، أو كان اخْبَلُ أو الاعترافُ» (53).

فقد جعل عمر (ر) الحمل قرينة على الزنا، مثله مثل الإقرار به والشهادة عليه، وكان ذلك بمحضر الصحابة، ولم ينكر عليه أحد، فكان إجماعا منهم.

ب- ما رواه البخاري ومسلم، واللفظ له، عن علقمة عن عبد الله بن مسعود، قال: كنت بحمص، فقال لي بعض القوم: اقرأ علينا، فقرأت عليهم سورة يوسف، قال: فقال رجل من القوم: والله ما هكذا أنزلت، قال: قلت: ويحك، والله لقد قرأها على رسول الله (ص)، فقال لي: أحسنت، فبينما أنا أكلمه إذ وجدت منه ريح الخمر، قال: فقلت: أتشرب الخمر وتُكذّبُ بالكتاب؟ لا تبرح حتى أجلدك، قال: فجلدته الحد<sup>(54)</sup>.

ومحل الشاهد أن ابن مسعود جعل رائحة الخمر قرينة على شربَها، فأقام الحد على من وجدت منه. وكذلك أقام عمر الحد على من وجد منه ريح الخمر، فقد روى مالك أن عمر خرج على الناس، فقال: إني وجدت من فلان ريح شراب، فزعم أنه شراب الطِّلاء، وأنا سائل عما شرب، فإن كان يسكر جلدته، فجلده عمر الحد تاما (55).

ج- ما رواه مسلم عن حُضَيْن بن المنذر أبو ساسان، قال: شهدت عثمان بن عفان، وأَنِيَ بالوليد قد صلى الصبح ركعتين، ثم قال: أزيدكم؟ فشهد عليه رجلان، أحدهما حُمُّوانُ أنه شرب الخمر، وشهد آخر أنه قاءها، فقال عثمان: ما قاءها حتى شربَعا... فقال: يا عبد الله بن جعفر قم فاجلده، فجلده وعليٌّ يَعُدُّ... (56)

جريمة شرب الخمر تثبت بشهادة رجلين عدلين، وفي هذا الأثر أقام عثمان (ر) الحد على الوليد بن عقبة بشهادة حُمْرانُ على أنه شربها وشهادة رجل آخر على أنه قاءها، فجعل (ر) تقيؤ الخمر قرينة وعلامة على شربها (57).

#### 5- من المعقول:

أ- إن الله تعالى أرسل الرسل وأنزل الكتب ليقوم الناس بالقسط، فإذا ظهرت أمارات العدل بأي طريق كان فثم شرع الله، والله أعدل من أن يحصر طرق العدل في أمور ثم ينفي ما هو أظهر منها وأقوى دلالة وأبين أمارة فلا يجعله منها، بل قد بين سبحانه بما شرعه من الطرق أن مقصوده إقامة العدل بين عباده، فأي طريق استخرج بما العدل والقسط، فهى من

الدين، ليست مخالفة له (<sup>58)</sup>.

ب- البينة اسم لكل ما يبين الحق ويظهره، وقد وردت في القرآن مرادا بها الحجة والدليل والبرهان، مفردة ومجموعة، وكذلك في قوله ρ: «البينة على المدعي»، والشهادة من أنواع البينة، ولا ربب أن غيرها من أنواع البينة قد يكون أقوى منها، فدلالة حال صدق المدعي أقوى من دلالة إخبار الشاهد، والبينة والبرهان والحجة والآية والتبصرة والأمارة والعلامة متقاربة في المعنى، ومن خص البينة بالشهادة، لم يوف مسماها حقه (59).

ج- استقراء الشرع في مصادره وموارده يدل على أنه يشهد للقرائن والأمارات بالاعتبار، ويرتب عليها الأحكام (60).

د- إن في إهمال القرائن ضياعا للحقوق وإشاعة للظلم، ذلك أن كثيرا من الجرائم تتم بعيدا عن أعين الناس، ويتعذر إقامة البينة فيها، وهي الشهادة ولا يتوقع إقرار المجرم، فيصبح المجتمع مرتعا للمجرمين.

تطبيقات معاصرة على القرائن

1- بصمة الأصابع: هي عبارة عن خطوط دقيقة بارزة تحاذيها خطوط أخرى منخفضة تكون على أصابع اليدين والكفين من الداخل وعلى أصابع القدمين، وتتخذ أشكالا مختلفة، وتظهر البصمة عند ملامسة اليد للأشياء الملساء، كالزجاج والورق المصقول والمعادن الملساء، وعند ملامسة أطراف الأصابع لمادة لزجة، كالحبر أو الدم أو الدهان، والبصمة قد تكون واضحة يمكن رؤيتها بالعين المجردة، وقد تكون خفية لا يمكن رؤيتها بالعين، فيكشف عنها بالمواد الكيماوية أو بوضع المسحوق الأبيض فوق الأواني الزجاجية أو الأشياء المعدنية الملساء إذا كانت البصمة عليها، أما البصمة التي على الورق الأبيض، فيمكن إظهارها بوضع الورقة في الحبر العادي.

ولا يمكن تطابق بصمتين بشكل تام ولوكانا توأمين من بويضة واحدة، واحتمال تطابق بصمتين هو احتمال واحد من 64 مليار، ومعنى هذا أن البصمة تدل على صاحبها بيقين لا يقبل الطعن والنقض (62).

أولا—: الإثبات ببصمة الأصابع في الشريعة الإسلامية

أ- الإثبات الجنائي ببصمة الأصابع: أخذت البصمة الآن في المسائل الجزائية مكان الصدارة في الإثبات، لأنها دليل مادي قاطع على وجود الشخص في مسرح الجريمة أو له صلة ببعض أحداث الجريمة، فالبصمة تساعد على معرفة الجناة، وتكشف عن شخصية الذين

ينتحلون أسماء وهمية. فإذا ما وجدت بصمات على مسرح الجريمة أخذت بطرق فنية خاصة ثم قوبلت وضوهيت بأصابع المتهمين أو ذوي السوابق، حتى إذا ما بدا اختلاف بينها وبين بصمات المتهم علمنا براءته، وأما إذا ظهر أنها مطابقة لبصماته أيقنا أنه كان موجودا في مكان الحادث<sup>(63)</sup>

والبصمة التي توجد في مكان الجريمة قد تكون على أشياء غير ثابتة، كسلاح أو منديل، وهذه لا تدل يقينا على أن صاحب البصمة كان موجودا في مكان الجريمة، لأن بعض المجرمين قد يلجؤون إلى بعض الأشياء التي عليها بصمات غيرهم ويتركونها في مسرح الجريمة، ليوهموا أن صاحب البصمات هو الذي ارتكبها، ولا سيما إذا كان مجرما وصاحب سوابق.

وهذا النوع من البصمات يستفاد منه في نطاق التحقيق، فيستجوب صاحب البصمة، وعليه أن يثبت أنه لم يكن في مكان الحادث ساعة وقوعه أو أنه كان هناك لغرض مشروع، فإن عجز عن إثبات ذلك، كان ذلك قرينة ترجح اتمامه، ولكن لا يحكم عليه بذلك، لوجود الشبهة، فوجود البصمة على السلاح الذي قتل به القتيل مثلا، لا يدل قطعا ويقينا على أن صاحب البصمة هو القاتل، لأنه يحتمل أن يكون القتيل قد انتحر أو قتله شخص آخر غير صاحب البصمة، وحضر هو بعد أن تمت عملية القتل وحمل السلاح.

وقد توجد البصمة في محل الحادث على أشياء ثابتة، كالأبواب والنوافذ، والجثة، والجدران، فهذه تدل بيقين على أن صاحب البصمة كان في مكان الجريمة، لكن لا تدل على أنه هو الذي ارتكب الجريمة، فيجوز أن يكون وجد القتيل فلمسه ليعرف هل هو حي؟ لكن التهمة تصبح قوية في حقه، ويحقق معه بناء عليها، وعليه أن يثبت أنه كان في مكان الحادث لغرض مشروع، فالدور الأعظم للبصمات يكون في نطاق التحقيق مع المتهم، لأن من شأها أن تجبره على الاعتراف إذا ما وُوجِهَ كِما أو بيان السبب المشروع لوجوده في مكان الجريمة أو وجود آثاره به، فإن عجز عن تبرير ذلك، فلا يقام عليه الحد ولا القصاص، لأن الاحتمالات السابقة تعد شبهة، والحدود تدرأ بالشبهات، ويجوز للقاضي أن يعاقبه تعزيرا، لقوة التهمة.

لكن القرينة السابقة قوية يغلب معها الظن أن صاحب البصمة هو الجاني، وهي تشبه القرينة التي يذكرها الفقهاء في القسامة ويسمونها اللوث، وعرفوها بأنها أمارة على القتل غير قاطعة، ومثلوا لها برؤية حامل السلاح بقرب المقتول، أو شهادة رجل واحد عدل على القتل، أو قول المقتول قبل موته: فلان قتلني، أو شهادة جماعة غير معروفي العدالة (<sup>64)</sup>، ولذلك تقاس هذه القرينة، وهي البصمة على القرينة التي نص عليها الفقهاء في القتل وسموها

لوثا، فيجوز لأولياء القتيل أن يحلفوا خمسين يمينا، وهي أيمان القسامة، ويستحقوا دم صاحبهم، فيقيموا القصاص أو يأخذوا الدية على الخلاف المعروف بين الفقهاء، ولا سيما إذا اجتمع مع البصمة قرائن أخرى، كالعداوة بين القتيل والمتهم، أو كان المتهم معروفا بالفساد والإجرام.

ب- الإثبات المدني ببصمة الأصابع: إذا وجدت بصمة رجل على وثيقة أوصك يتعهد فيه بالتزامات معينة لشخص آخر، ثم أنكر الرجل التزامه، فإن البصمة تعد قرينة قوية تؤيد دعوى المدعي وترجح قوله، ولا تعتبر قرينة قاطعة، لاحتمال أن يكون مكرها على ذلك أو أنه وضع بصمته على ورقة أوصك أبيض، فأخذها المدعي وكتب فيها ما كتب دون علمه، ولذلك يطالب المدعى عليه بتبرير وجود بصمته على الوثيقة أو الصك، فإن عجز، فتعتبر القرينة مثل الشاهد فيحلف المدعي ويحكم له بتنفيذ الالتزام، لأن الفقهاء قالوا: الشاهد العرفي قد يغني في إيجاب الحق مع القسم عن الشاهد الحقيقي، ومثلوا له بقرينة الحيازة أو وضع اليد، قالوا: فإنه كالشاهد للحائز، فيحلف ويستحق إذا عجز المدعي أن يأتي بالبينة، وبحوز المرتمن للرهن، قالوا: فإنه كالشاهد في قدر الدين، فيحلف المرتمن، ويكون له ما قال.

ثانيا: الإثبات ببصمة الأصابع في القانون الوضعي: من الناحية القانونية بصمة الأصابع ليست بينة، ولا يجوز أن يحكم القاضي بموجبها مباشرة، وإنما هي قرينة تساهم في تكوين قناعة القاضي، ولها دور كبير في التحقيق، فإذا ثبت أن البصمة المرفوعة من مكان الحادث مختلفة عن بصمة المتهم، دل ذلك على براءته، وحكم له بحا، وأما إذا تطابقت البصمة المأخوذة من مكان الجريمة مع بصمة المتهم، فإن ذلك يكون قرينة قاطعة على وجوده في مكان الحادث، ولكن ليست قرينة على أنه هو الذي ارتكب الجريمة، وعليه فالأمر يرجع إلى قناعة القاضي بعد أن يدرس القضية وكافة ملابساتها بدقة، فإذا اقتنع بقوة ما بين يديه من الأدلة بما في ذلك شهادة بصمة الأصبع، حكم بموجبها، وإذا لم يقتنع فإنه لا يحكم (65).

2- البصمة الوراثية: هي تعيين هوية الإنسان عن طريق تحليل حمض الدنا (ADN)

المتمركز في نواة أي خلية من خلايا جسمه. ويظهر هذا التحليل في صورة شريط من سلسلتين، كل سلسلة بما تدريج على شكل خطوط عرضية مسلسلة وفقا لتسلسل القواعد الأمينية على حمض الدنا(ADN)، وهي خاصة بكل إنسان تميزه عن الآخر في الترتيب وفي المسافة ما بين الخطوط العرضية، تمثل إحدى السلسلتين الصفات الوراثية من الأب وتمثل السلسلة الأخرى الصفات الوراثية من الأم (66).

والحمض النووي الدنا (ADN) يتحمل الظروف السيئة ا يطة به، كارتفاع درجة الحرارة حيث يمكن عمل البصمة الوراثية من التلوثات المنوية أو الدموية الجافة والتي مضى عليها وقت طويل، كما يمكن عملها كذلك من بقايا العظام، وخصوصا عظام الأسنان، وكذلك الشعر والجلد (67). وأول من أطلق اصطلاح البصمة الوراثية هو البروفيسور إليك جيفري من جامعة ليستر ببريطانيا سنة 1985م، عندما اكتشف وهو يجرى فحوصا عادية لجينات الإنسان الحمض النووي الذي يسمى الدنا (ADN)، وهو المميز لكل شخص عن الآخر، مثل بصمات الأصابع، فسماه البصمة الوراثية أو بصمة الحمض النووي (68).

الأمور التي يثبت بما النسب في الشريعة: اهتم الإسلام بالأنساب اهتماما بالغا، وجعله أحد المقاصد الخمسة التي بني عليها هذا الدين، لما يترتب عليها من حقوق وواجبات، ولأن النسب الصحيح عنوان الحقيقة، والنسب غير الصحيح عنوان الغش والخديعة، ويثبت النسب عند فقهاء الشريعة بما يلي:

1- الفراش: والمراد به الزوجية، فإذا قامت الزوجية على عقد مستوف للأركان والشروط، وولد طفل في ظل هذه الزوجية، انتسب هذا الطفل إلى كل من الزوجين، لقوله(ص): "الولد للفراش".

ومثل الزواج الصحيح في انتساب الولد إلى والديه شبهة زواج، كوطء المعتدة من طلاق ثلاث، ووطء امرأة أجنبية يظنها امرأته.

2- الإقرار: اتفق العلماء على أن الرجل إذا اعترف بأبوته لإنسان لا يمتنع في العقل حدوثها، فإنه يصدق في ذلك، ولا يجوز له أن ينفيها بعد ذلك، لما رواه البيهقي عن عمر (ر): من أقر بولده طرفة عين، فليس له أن ينفيه.

3- الشهادة: يثبت النسب بشهادة رجلين على أن فلانا ابن فلان أو أنه ولد على فراشه من زوجته على ما ذهب إليه المالكية والشافعية والحنابلة، وحجتهم أن معرفة النسب مما يطلع عليه الرجال غالبا، وهو ليس بمال ولا يقصد منه المال، فكان حكمه حكم النكاح والطلاق، وقد قال تعالى: فأمسكوهن بمعروف أو فارقوهن بمعروف وأشهدوا ذوي عدل منكم، ويثبت بشهادة رجلين أو رجل وامرأتين عند الحنفية، وحجتهم أن ما يقبل فيه شاهدان أو شاهد وامرأتان هو كل ما سوى الحدود والقصاص، لعموم قوله تعالى: واستشهدوا شهيدين من رجالكم، فإن لم يكونا رجلين، فرجل وامرأتان ممن ترضون من الشهداء.

أما بالنسبة للشهادة على الولادة، فقد اتفق الفقهاء على مشروعية شهادة النساء منفردات عليها، ولكن اختلفوا في نصاب الشهادة: فمنهم من قال: تقبل شهادة امرأة

واحدة، ومنهم من قال: لا بد من اثنتين، ومنهم من قال: لا بد من ثلاث نسوة، ومنهم من قال: لا بد من أربع نسوة (69).

4- الاستفاضة أو شهادة السماع: الاستفاضة هي اشتهار الأمر بين الناس حتى يصير معروفا بينهم، ويقول جمع من الناس سمعنا أن فلانا ابن فلان، وتسمى شهادة السماع، قال ابن عرفة: "شهادة السماع لقب لما يصرح الشاهد فيه باستناد شهادته لسماع من غير معين" (70) فتخرج من هذا التعريف شهادة الْبَتِّ التي يصرح فيها الشاهد بالمشاهدة، وشهادة النقل، لأن المنقول عنه في شهادة النقل معين (71).

وقد اتفق العلماء على صحة الشهادة بالاستفاضة في النسب والولادة، قال ابن قدامة: «أجمع أهل العلم على صحة الشهادة بالاستفاضة في النسب والولادة. قال ابن المنذر: أما النسب فلا أعلم أحدا من أهل العلم منع منه، ولو مُنع ذلك لاستحالت معرفته والشهادة به، إذ لا سبيل إلى معرفته قطعا بغيره، ولا تمكن المشاهدة فيه، ولو اعتبرت المشاهدة لما عرف أحد أباه ولا أمه ولا أحدا من أقاربه، وقد قال تعالى: «يعرفونه كما يعرفون أبناءهم (72)» [سورة البقرة: 146].

ويشترط في شهادة السماع أن يشهد اثنان فصاعدا ويكتفي بالشاهدين على المشهور عند المالكية، وقال عبد الملك بن الماجشون: أربعة (73). ولا يشهد الشاهد بالاستفاضة حتى تكثر به الأخبار، ويسمعه من عدد كثير يحصل به العلم (74)، وقال القاضي أبو يعلى من الحنابلة والمتأخرون من أصحاب الشافعي: يكفي أن يسمع من اثنين عدلين، ويسكن قلبه إلى خبرهما (75)

5- القيافة: تعريف القيافة: لغة: القيافة مصدر، يقال: فلان يقوف الأثر ويقتافه قيافة، أي يتتبعه، مثل قفا الأثر واقتفاه. قال ابن سيده: قاف الأثر قيافة، واقتافه اقتيافا، وقافه يقوفه قوفا، وتقوفه: تتبعه. والقائف: هوالذي يتتبع الآثار ويعرفها، ويعرف شبه الرجل بأخيه وأبيه، حكى ابن قتيبة أن قائفا كان يعرف أثر الأنثى من أثر الذكر. وجمع القائف: قافة (76). واصطلاحا: اعتبار الشبّه في إلحاق النسب (77). وكانت القيافة إحدى وسائل إثبات النسب قبل الإسلام، وكانت في بنى مدلج وبنى أسد من القبائل العربية.

حكم إثبات النسب بالقيافة: ذهب جمهور الفقهاء الشافعي وأحمد ومالك في رواية عنه والظاهرية إلى ثبوت النسب بالقيافة عند التنازع أو الاشتباه، وهو مذهب عمر وعلي، وأبي موسى الأشعري، وابن عباس، وأنس بن مالك من الصحابة، وسعيد بن المسيب، وعطاء بن أبي رباح، والزهري، وإياس بن معاوية من التابعين، وآخرون (78).

وذهب الإمام مالك في الرواية الثانية عنه، وهي المشهورة إلى إثبات العمل بالقيافة في الإماء دون الحرائر، وقال أبو حنيفة: لا يجوز الاعتماد على القيافة أصلا. ووجه تفرقة الإمام مالك بين الحرائر والإماء أن الحرة لها زوجية ثابتة يُرجع إليها ويُعول عليها في إثبات النسب، فلم يُلتفت إلى البحث عن وسيلة أخرى سواها أخفض منها في الرتبة، والأمة لا فراش لها، إذ يمكن أن تكون مملوكة لأكثر من واحد، كما يمكن أن يبيعها سيدها ويستمتع بها مشتريها ثم تأتى بولد ولا يدرى أهو للمالك الأول أو للجديد؟ فافتقرت إلى القيافة (79).

قال ابن حزم: «وهذا خطأ، لأن الأثر الذي أوردناه آنفا من قول مُجَزِّز الْمُدْلِيِّ فِي أَسامة بن زيد، الذي هو عمدة مالك وعمدتنا في الحكم بالقافة، إنما جاء في ابن حرة (80).

وقد استدل الجمهور على أن القيافة إحدى وسائل إثبات النسب بما أخرجه البخاري ومسلم عن عائشة رضي الله عنها، قالت: دخل عليَّ رسول الله (ص) ذات يوم، وهو مسرور، فقال: «يا عائشة، أَلَمُ تَرَيْ أن مُجُزِّزاً الْمُدْلِجِيَّ دخل عليَّ فرأى أسامة وزيدا وعليهما قَطِيفَةٌ، قد غطيا رؤوسهما وبَدَتْ أقدامهما، فقال: إن هذه الأقدام بعضها من بعض» ( $^{(81)}$ ، وكان مُجَزِّزٌ قائفا $^{(82)}$ .

ووجه الاستدلال أن النبي (ص)سُرَّ بإلحاق القائف نسب أسامة بزيد، فدل على أن إلحاق القائف يفيد النسب، لأن النبي (ص) لا يسر بباطل، وسبب فرح النبي (ص) هو أن إلحاق القائف فيه تكذيب للكفار الذين كانوا يقدحون في نسب أسامة لكونه أسود وأبوه أبيض، مع أن أمه بركة كانت حبشية سوداء (83)، قال أبو داوود: «كان أسامة أسود شديد السواد مثل القار، وكان زيد أبيض مثل القطن» (84).

موضع القيافة: القيافة تكون في حال الاشتباه أو تنازع رجلين فأكثر على نسب ولد، والقيافة لا يمكنها أن تعارض الفراش، لأن الفراش أقوى منها في الدلالة من الناحية الشرعية، قال ابن القيم: نقول نحن وسائر الناس: إن الفراش الصحيح إذا كان قائما، فلا يُعارض بقافة ولا شَبَه، لمخالفة ظاهر الشَبَه لدليل أقوى منه، وهو الفراش (85).

إثبات النسب بالبصمة الوراثية: أثبتت البحوث العلمية أن الصفات الوراثية للأبناء سواء كانوا ذكورا أم إناثا أصلها من الأب والأم، كما أثبتت هذه البحوث أن النواة في كل خلية تحتوي المادة الوراثية بداية من الخواص التي تجمع بين الجنس البشري، وانتهاءا بالتفصيلات التي تختص بالفرد، فلا يشاركه فيها آخر.

والواقع أن إعمال البصمة الوراثية في إثبات النسب أو نفيه هو من باب إعمال

عبد الباقي بدوي

القرائن، والقرائن اتفقت المذاهب الأربعة على العمل بما وإن اختلفوا في مدى الأخذ بما حسب اختلاف أنظارهم في قوة القرينة وضعفها (86)، وقد أثبت العلماء أن الخطأ في إثبات النسب أو نفيه بالبصمة الوراثية أمر بعيد جدا، واحتمال تشابه شخصين ليسا أقرباء في البصمة الوراثية يكاد يكون صفرا، وأما احتمال التشابه بين الإخوة في البصمة الوراثية فيصل إلى واحد في المليون. فالبصمة الوراثية من الناحية العملية وسيلة لا تكاد تخطئ في التحقق من الوالدية البيولوجية، والتحقق من الشخصية ولا سيما في مجال الطب الشرعي، وهي ترقى إلى مستوى القرائن القطعية التي يعتد بما جمهور الفقهاء، وتمثل تطورا عصريا ضخما في علم القيافة الذي تعتد به جمهرة المذاهب الفقهية (87).

وقد تقدم أن النسب يثبت في الشريعة الإسلامية بالفراش، أي بقيام الزوجية بين الرجل والمرأة، وبالإقرار، وبالشهادة، والاستفاضة، أي شهادة السماع، فإذا وجدت هذه الأدلة كلها أو بعضها، فلا يجوز اعتماد البصمة الوراثية أساسا لإثبات النسب، ولا أن تقدم عند التعارض على هذه الأدلة، لأن الشارع نص على الوسائل التي يثبت بما النسب، ولا يجوز إلغاء هذه الوسائل واستبدالها بالبصمة الوراثية، لأن هذا يؤدي إلى تغيير الشريعة، كما أن العمل بالبصمة الوراثية مطلقا معناه اعتبار النسب لصاحب الماء، وليس لصاحب الفراش، والقاعدة المستقرة في الفقه الإسلامي هي اعتبار الفراش، لقوله (ص): «الولد للفراش». والفراش الذي ينسب إليه الولد عند أبي حنيفة هو مجرد العقد، وعند غيره لا ينسب إلى الفراش إلا إذا أمكن الدخول، وقال ابن تيمية: الفراش هو العقد مع الدخول القول ابن تيمية: الفراش هو العقد مع الدخول المكانه المشكوك فيه (88)، أما ابن الزبي فلا ينسب لأب في الإسلام على سبيل الأصل، حتى لا يحظى الزاني بشرف الأبوة، وتستخدم الجريمة لإثبات النسب.

والعمل بالبصمة الوراثية مطلقا أيضا، ولا سيما في حال قيام الزوجية، فيه من المخاطر والإشكالات ما لا تحمد عقباه، إذ يمكن أن يوجد من بين هؤلاء المواليد من حملته أمه من غير زوجها، فتنكشف الحقيقة المرة، ويترتب عليه عدم ثبوت نسب الكثيرين ممن لا تنطبق بصمتهم الوراثية مع بصمة آبائهم أصحاب الفراش. وهذا يتعارض مع القاعدة الشرعية في تشوف الشارع لإلحاق النسب وعدم انقطاعه، ولذلك اكتفى الإسلام في ثبوت النسب بأديى الأسباب من شهادة المرأة الواحدة على الولادة، والدعوى المجردة مع الإمكان (89).

لكن إذا وقع الاشتباه والتنازع في نسب طفل، ولم توجد وسيلة من وسائل الإثبات السابقة تقدم البصمة الوراثية على القيافة، لأن البصمة الوراثية طريق مستنده العلم،

عبد الباقي بدوي

والقيافة طريق سنده الخبرة والتجربة، والبصمة الوراثية لا تكاد تخطئ في النتيجة، بينما احتمال خطأ القائف واحتمال كذبه وارد، فيلجأ إلى البصمة الوراثية لتحديد النسب، ومثال الحالات التي يقع فيها التنازع ما يلي:

1- حالات اشتباه الأطفال واختلاطهم، كما في المستشفيات، نتيجة لخطأ من بعض العاملين أو لحريق ولم يسمح الزمن بأخذ الاحتياطات اللازمة للتمييز بين الأطفال، والحروب والزلازل والهجرات، وما شابه ذلك.

- 2- اللقيط إذا ادعى نسبه رجلان فأكثر.
- 3- تعارض بينتين متساويتين على ثبوت النسب أو نفيه.
- 4- حدوث وطء الشبهة من رجلين لامرأة واحدة، فحملت المرأة من أحدهما لا بعينه.
- 5- إذا ادعت امرأة أنها كانت زوجة لمتوفى وأن الطفل الذي معها هو ابنه، وتطالب بنصيبها ونصيب ابنها من التركة.
- 6- إذا أقر شخص بأن فلانا أخوه، وحدث خلاف بين المقر وغيره من الأقارب حول صحة هذا النسب.

وذكر الشيخ مُحَد المختار السلامي مفتي تونس سابقا أن الزوج إذا تيقن أن زوجته لم تحمل منه، لأنه استبرأها بحيضة ولم يمسها بعد ذلك، وظهر بها حمل، فإنه ينتظر إلى الوضع، ثم يقوم بإجراء اختبار البصمة الوراثية، ويكون هذا مغنيا عن اللعان (90).

شروط قبول اختبار البصمة الوراثية: ويشترط في القائم بإجراء الاختبار الوراثي للتعرف على البصمة الوراثية ما يلى:

- 1- أن يكون مسلما عدلا، معروفا بالتدين والابتعاد عن ا رمات، لأنها شهادة، والشهادة لا تقبل من غير المسلم العدل.
- 2- أن يكون ذا خبرة متميزة في مجال إجراء الاختبارات الوراثية، جرى اختباره أكثر من مرة قبل الأخذ بما يبينه من بحوث.
- 3- أن يقوم بالاختبار أكثر من متخصص، أي اثنين على الأقل، وذلك لأنها شهادة، والشهادة لا تقل عن اثنين، ومن الأفضل أن يبين كل من المختصين الذين أجروا الاختبارات رأيه على انفراد دون علم الآخر.

الإثبات الجنائي بالبصمة الوراثية: قد يخلف المجرم آثارا على مسرح الجريمة، كبقع دم أو مني أو شعر أو أثر لعاب على كوب أو طابع بريد أو سيجارة أو بقايا مأكولات أو غير ذلك، أو جلد بشري تحت أظافر المجني عليه، وحينها يمكن البحث عن الجاني عن طريق إجراء الاختبار الوراثي الذي يظهر البصمة الوراثية، وحكم البصمة الوراثية هنا هو نفسه حكم بصمة الأصابع، وقد سبق تفصيله.

الإثبات بالبصمة الوراثية في القانون الوضعي: اتفقت جميع محاكم أوربا وأمريكا على اعتبار البصمة الوراثية قرينة نفي وإثبات في الفصل في كثير من القضايا المهمة، كالقتل والسرقة، والجرائم الجنسية، كالاغتصاب واللواط (91).

3- تَعَرُّفُ كلاب الأثر على المجرمين: لم تستعمل الكلاب في الكشف عن المجرمين ومهربي المخدرات والتعرف عليهم، إلا في القرن العشرين، وكانت ألمانيا هي أول دولة استخدمت ذلك، ثم لحقتها بقية الدول، وغدا التعرف بالكلاب سلاحا في مواجهة الجرائم ومرتكبيها، وأدت خدمة كبيرة في التعرف على المجرمين في كثير من الحوادث الغامضة. ويرجع السبب في اختيار الكلب دون غيره من الحيوانات في التعرف على المجرمين إلى حاسة الشم القوية عنده، وسببها أن فتحتي أنفه تكونان مبللتين دائما بإفراز غددي وهبها حساسية كبيرة تجاه تيار الهواء، فتشعر به مهما كان ضعيفا، فيعبر الهواء فتحتي الأنف ويصل إلى الغشاء المخاطي الذي تتخلله النهايات العصبية الدقيقة لأعصاب الشم ذات الحساسية الشديدة.

والطريقة المتبعة للوصول إلى معرفة الجاني عن طريق الكلاب البوليسية، هي أن يؤتى بالكلب إلى مكان الجريمة، فيشم الكلب ما تركه الجاني من رائحة أو آثار، ثم يُترك ليتتبع الرائحة المنبعثة عنه في الهواء أو يتتبع خطاه إلى أن يصل إليه. أو يؤتى بالكلب إلى مكان الحادث ثم يعرض عليه مجموعة من المتهمين فيهم الجانى، فيعرفه الكلب ويمسك به.

والأساس الذي يقوم عليه التعرف هو أن كل جسم من إنسان أو حيوان أو نبات له رائحة خاصة تنبعث منه وتميزه عن غيره، وكذلك ما يسمى بقانون لوكار للتبادل، وهو أن كل جسمين يحتكان أو يتصلان لا بد أن يترك كل واحد منهما طابعه وأثره في الآخر.

الإثبات الجنائي بتَعَرُّف كلاب الأثر على المجرم: أثار موضوع استخدام كلاب الشرطة في الاستعراف على المتهمين أو المشتبه فيهم الجدل في الأوساط الفقهية، حيث ظهر اتجاهان: معارض ومؤيد، ولكل حججه وأدلته.

ومن بين الحجج التي ساقها المعارضون أن عملية الاستعراف في ذاتها تبعث في نفس المستعرف عليه الخوف والفزع من هجوم الكلب عليه، ولو لم تكن له أية صلة بالجريمة

عبد الباقي بدوي

المرتكبة، وهي تتنافى مع القيم الإنسانية، كما تتعارض مع الإعلان العالمي لحقوق الإنسان والمواثيق الدولية وكل ما أكدته الدساتير الحديثة، إضافة إلى أن نتائجه ليست صحيحة دائما، لكون الكلب تتأثر مقدرته بحسب حالته الصحية والنفسية، من صحة ومرض وتعب وجوع وعطش، ولا يمكننا معرفة ذلك أثناء قيامه بالبحث عن الجاني، وهذا يحط من قيمة التعرف، ثم إنه قد يخدع الكلب ويضلل برائحة أخرى قوية من طرف الجاني، وقد تلتبس عليه الروائح، ولا يمكننا معرفة ذلك، كما أنه ليس في إمكان الكلب أن يبين لنا الأساس الذي اعتمده في التعرف، ولا يمكن مناقشته كما يناقش الشاهد عند الإدلاء بشهادته.

إضافة إلى أن الأساس الذي بني عليه الاستعراف بالكلاب، وهو أن كل إنسان أو حيوان أو نبات له رائحة خاصة تميزه عن غيره، لم يثبت بعد، فهولا يفيد إلا الظن.

في حين ذهب أغلب رجال القانون إلى تأييد الاستعانة بكلاب الشرطة في أغراض البحث الجنائي، وذلك لأن العلم قد أثبت صحة عملية الاستعراف، وأن استخدام الكلب البوليسي يقتصر به على مجرد الاستدلال ليس إلا، فهولا يرقى إلى مرتبة الدليل الكامل، كما أنه يعزز أدلة الإثبات الأخرى، وليس من شأن الإجراء المذكور أن يشكل أي إكراه على المتهم لحمله على الاعتراف، خاصة إذا كانت هناك فترة زمنية بين عملية الاستعراف والاستجواب، كما أن الكلب لا يخضع لأي تأثير مادي أو معنوي، خاصة إذا أحسن تدريبه واختياره، فلا يمكن استمالته أو رشوته، ولا ينحرف نتيجة الخوف كما يحصل أحيانا مع بعض الشهود.

أما بالنسبة للقضاء، فلم يقبل القضاء الأنجلو أمريكي في بادئ الأمر الدليل الناتج عن استعراف الكلب الشرطي، لكن استقر فيما بعد على قبوله في الإثبات شرط تعزيزه بأدلة أخرى، وأن لا يكون الدليل الوحيد في الدعوى، كما يجب على المفين أخذه بحذر، وقد ذهبت بعض الكم إلى قبول الدليل المستمد من الاستعراف على أن يكون الكلب ومدربه قد اكتسبا خبرة كافية في هذا المجال، دون حاجة إلى تعزيزه بأدلة أخرى.

وأما من الناحية الشرعية، فإن إمساك الكلب لشخص ما في جريمة ما، يعد قرينة ضعيفة، لا تفيد إلا الظن أوالشك، ولا يمكن الاعتماد عليها في الإثبات، وإنما يستفاد منها في التحقيق، فيستجوب المتهم، بناء على ذلك، إلا أنه إذا كان المتهم من أهل الإجرام والفساد فإنه يغلب على الظن أنه الجاني، وللقاضي أن يعاقبه تعزيرا لا حدا، لأن التعزير لا يسقط بالشبهات (92).

4- الإثبات بجهاز تسجيل الكذب: جهاز كشف الكذب يعرف علميا باسم البوليجراف، وهو آلة تعمل بالطاقة الكهربائية، تقوم برصد وتسجيل بعض التحولات

عبد الباقي بدوي

والتغيرات الفسيولوجية، كالضغط الشرياني، ومعدل التنفس، وإفراز العرق، ويمكن من خلال تحليل الرسومات البيانية التي يسجلها الجهاز الاستدلال على أن الشخص موضوع الاختبار كاذب أو صادق في أقواله.

والجهاز عبارة عن صفيحة رقيقة من المعدن يجري تثبيتها على راحة اليد أو على الأصبع الوسطى.

والقوانين الإجرائية المقارنة سواء منها اللاتينية أم الأنجلوساكسونية أم الاشتراكية أم العربية، اتخذت ذات الموقف فيما يتعلق بعدم تحديد موقف التشريع من مدى مشروعية استخدام جهاز كشف الكذب في الإجراءات الجنائية.

أما بالنسبة للقضاء المقارن، فيلاحظ بصورة عامة أنه لم تسنح له الفرصة لكي يرسي اتجاها ثابتا إزاء هذا الموضوع، حيث لم يكن موقفه محددا بشأن هذه المسألة، لكن الاتجاه الغالب في القضاء يذهب إلى عدم مشروعية استخدام أجهزة الكذب في التحقيقات الجنائية وعدم التعويل على نتائجها، ومع ذلك هناك محاكم أخرى على ندرتما قد اتجهت إلى قبول تلك النتائج في حدود معينة ووفق شروط وضمانات خاصة. أما بالنسبة للفقه المقارن فقد انقسم موقفه من استخدام جهاز كشف الكذب إلى اتجاهين: اتجاه معارض لاستخدام الجهاز المذكور، ويمثل هذا الاتجاه رأي الغالبية، ويستندون في موقفهم هذا إلى أن استخدام الجهاز المذكور لا يعطي ضمانات علمية مؤكدة، وأن النتائج التي يتوصل إليها غير دقيقة، كما أن المنفعالات التي تنتاب الشخص محل الاختبار يحتمل أن تكون ناتجة عن عوامل أخرى لا طلق ما بالكذب أو الإحساس بالذنب، إضافة إلى أن الجهاز يسجل التغيرات الفسيولوجية فقط، والخبير هو الذي يحكم بصدق أو كذب الشخص، بناء على التغيرات التي رصدها الجهاز، ويعاب على الوسيلة المذكورة أن القانون قد كفل للمتهم حقوقا للدفاع، ومن هذه الحقوق حقه في الصمت وفي حرية إدارة دفاعه بالكيفية التي يراها.

وأما الفريق الثاني المؤيد لاستخدام جهاز الكذب، فيرى أن الجهاز لا يؤثر على إرادة المستجوب ولا ينطوي على أي أسلوب من أساليب التعذيب.

ولا يوجد في الشريعة الإسلامية نص على حكم جهاز الكذب، لأنه من الوسائل العلمية المستحدثة، إلا أن الأدلة التي تبنى عليها الأحكام في الشريعة، هي الإقرار والبينة، ويكاد الإجماع ينعقد على عدم الأخذ بالإقرار إلا إذا توفرت شروط صحته، ومنها أن يكون اختياريا، أي صادرا طواعية عن إرادة حرة.، وتنتفي هذه الصفة إذا كان الإقرار صادرا تحت تأثير الإكراه المعنوي أو استعمال أية وسيلة تؤدي إلى إفساد إرادة المقر، وهو ما ينطبق على جهاز كشف

الكذب، فالإقرار المستمد من هذه الوسيلة تشوبه شبهة تعيبه. كما أنه ليس في إمكان هذا الجهاز أومن يستعمله التمييز فيما يسجله بين انفعالات الخوف والحذر، وبين انفعالات الكذب، ولا شك في أن المتهم أو المشتبه فيه مهما بلغ جأشه أو يقينه ببراءته فإنه يستشعر الخوف على الأقل من أن ينحرف التحقيق عن جادة الحق، فيوجه إليه الاتمام (93).

5- الإثبات بالتنويم المغناطيسي: التنويم المغناطيسي عبارة عن إحداث نوم اصطناعي، أو هو افتعال حالة نوم غير طبيعي للشخص الخاضع تحت تأثيره، ويسمى الوسيط عن طريق الإيحاء، من قبل شخص آخر يسمى المنوم.

فالنوم المغناطيسي يشبه في ظاهره النوم الطبيعي، إلا أنه يختلف عنه من ناحية أن النوم الطبيعي يعد ظاهرة طبيعية لا تستقيم حياة الإنسان ولا تستمر بدونها، أما النوم المغناطيسي فلا يعدو عن كونه عملا إيحائيا وحالة من الإغماء الواعي، يستطيع المنوم خلالها المشي والتحدث والكتابة، وفتح عينيه دون أن يستيقظ.

والتنويم المغناطيسي يستخدم في مجال الإثبات الجنائي إما للحصول على معلومات يعلمها الشخص، وتفيد التحقيق غير أنه لا يتذكرها أو معلومات يتذكرها، ولكنه يتعمد إخفاءها لسبب في نفسه. وأغلب التشريعات الجنائية المعاصرة قد سكتت عن الاستعانة بالتنويم المغناطيسي في التحقيق الجنائي بغرض الحصول على الدليل، كالتشريع الفرنسي والتشريع الإنجليزي، والسويسري. بينما يمنع القانون الإيطالي والألماني والأرجنتيني والبرتغالي صراحة استخدام التنويم المغناطيسي للحصول على اعترافات المتهم، لأن استجواب المتهم تحت تأثير التنويم المغناطيسي ينطوي على اعتداء على شعور المتهم ومكنون سره الداخلي، وفيها انتهاك لأسرار النفس البشرية الواجب احترامها، ويعتبر استخدام التنويم المغناطيسي في الجال الجنائي في الولايات المتحدة انتهاكا للتعديل الدستوري الرابع، وخروجا عن الحقوق الأساسية للإنسان. أما بالنسبة للقضاء فقد استقر القضاء في فرنسا والولايات المتحدة على أن التنويم المغناطيسي يعتبر إحدى الوسائل التي تنطوي على اعتداء سافر على حقوق الإنسان، وكذلك القضاء الألماني امتثالا للمادة 1/163، من قانون الإجراءات الجنائية، كما أن القضاء الإنجليزي لا يسمح باللجوء إلى هذه الوسيلة في المجال المذكور، حتى ولوتم ذلك بناء على طلب المتهم نفسه.

وأما بالنسبة للشريعة الإسلامية، فإن المنوم مغنطيسيا يعد في منزلة النائم، قياسا عليه، فلا يلتزم بشيء، لأن أقواله لا تعبر أصلا عن إرادة معتبرة، ثم إن التنويم المغناطيسي نوع من الإكراه، لأن النائم يتصرف وكأنه مدرك لما يقوم به، إلا أن اختياره مفقود، لذلك حرمت

عبد الباقي بدوي

الشريعة الإسلامية استخدام التنويم المغناطيسي لما ينطوي عليه من اعتداء على حرية المتهم وقهر لإرادته (94).

## الهوامش

- (1) انظر نظام القضاء في الشريعة الإسلامية، د. عبد الكريم زيدان: 185، الطبعة الثالثة، سنة 1418هـ-1998م، مؤسسة الرسالة، بيروت.
- (2) انظر النهاية في غريب الحديث والأثر، لمجد الدين المبارك بن محكَّد الجزري، ابن الأثير، تحقيق خليل مأمون شِيحا: 448/2 الطبعة الأولى سنة 1422هـ-2001م، دار المعرفة، بيروت، لسان العرب، لجمال الدين محكَّد بن منظور: 88/12-98، الطبعة الأولى سنة 2000م، دار صادر، بيروت.
- (3) معجم المقاييس في اللغة، لأبي الحسين أحمد بن فارس بن زكريا، تحقيق شهاب الدين أبو عمرو: 883، الطبعة الثانية سنة 1418 هـ-1998م، دار الفكر، بيروت.
- (4) عرفت القرينة بتعاريف كثيرة، راجع على سبيل المثال: كتاب التعريفات، للشريف على بن خُمد الجرجاني: 174، الطبعة الثالثة سنة 1408هـ-1988م، دار الكتب العلمية، بيروت، المدخل الفقهي العام، للشيخ مصطفى الزرقا: 918/2، الطبعة التاسعة سنة 1968م، دار الفكر، مجلة الأحكام العدلية، تأليف لجنة من علماء الدولة العثمانية: 353، الطبعة الخامسة سنة 1968م، موسوعة الفقه الإسلامي: 2/ 168، طبعة سنة 1387هم، الجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، القاهرة، حجية
- القرائن في الإثبات الجنائي في الفقه الإسلامي والقانون الوضعي، لحَمَّد أحمد ضوْ الترهوني، 94-101، الطبعة الأولى سنة 1993م، منشورات جامعة قاريونس، بنغازي، القضاء بقرائن الأحوال، لحَمَّد جنيد الديرشوي: 21-15، الطبعة الأولى سنة 1998م، دار الحافظ، دمشق.
  - (5) رسالة الإثبات، لأحمد نشأت:2/ 186، الطبعة السابعة سنة 1979م، دار الفكر العربي.
    - (6) انظر القضاء بقرائن الأحوال: 40.
- (7) صحيح البخاري، لأبي عبد الله محبَّد بن إسماعيل البخاري: 1115-1116، كتاب النكاح، باب لا يُنكِح الأبُ وغيرُه البكرَ والثيبَ إلا برضاهما، حديث رقم 5136، الطبعة الأولى سنة 1417هـ-1997م، دار السلام، الرياض، صحيح مسلم، لأبي الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري: 737، كتاب النكاح، باب استئذان الثيب في النكاح بالنطق والبكر بالسكوت، حديث رقم 64(1419)، الطبعة الأولى سنة1419هـ- 1998م، دار المغنى، المملكة العربية السعودية، دار ابن حزم، بيروت.
  - (8) انظر تبصرة الحكام: 94/2.

- (9) انظر الشرح الصغير على أقرب المسالك لمذهب الإمام مالك، لأحمد بن مُجَد بن أحمد الدردير: 423/2، مطبوع مع بلغة السالك للصاوي، دار المعرفة، بيروت، الجرائم في الفقه الإسلامي، د. أحمد فتحي بمنسي: 142، الطبعة الخامسة سنة 1403هـ 1983م، دار الشروق، القاهرة.
- (10) انظر المنتقى شرح موطأ الإمام مالك بن أنس، للقاضي أبي الوليد الباجي الأندلسي: 142/3، الطبعة الثانية، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، مصورة عن الطبعة الأولى سنة 1332هـ بمطبعة السعادة بمصر، حجية القرائن في الإثبات الجنائي: 235، 246.
- (11) انظر الطرق الحكمية في السياسة الشرعية، لأبي عبد الله مُجَّد بن أبي بكر الزرعي الدمشقي، ابن قيم الجوزية، تحقيق مُجَّد حامد الفقي: 7، طبعة دار الكتب العلمية، بيروت.
  - (12) انظر نفس المصدر: 6-7، حجية القرائن في الإثبات الجنائي: 263-269.
- (13) صحيح مسلم: 962، كتاب الجهاد والسير، باب استحقاق القاتل سلب القتيل، شرح صحيح مسلم، لأبي زكريا محيى الدين يحيى بن شرف النووي: م6، ج 12/ 63، طبعة دار إحياء التراث العربي، بيروت.
  - (14) تبصرة الحكام: 101/2.
  - (15) انظر تبصرة الحكام: 101/2.
- (16) انظر شرح اليواقيت الثمينة فيما انتمى لعالم المدينة في القواعد والنظائر والفوائد الفقهية، لأبي عبد الله مُحَدّ بن أبي القاسم السجلماسي، بتحقيقي:2/ 752، الطبعة الأولى سنة 1425هـ-1004م، مكتبة الرشد، الرياض.
  - (17) انظر شرح اليواقيت الثمينة: 2/ 711.
- (18) الأَوْرَق: الذي لونه يميل إلى الغُبْرَة، كلون الرماد، ومنه قيل: للرماد أورق، وللحمامة ورقاء، والجمع ورُقّ. انظر لسان العرب: 196/15، شرح النووي على صحيح مسلم: م5، ج133/10، إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام، لتقي الدين ابن دقيق العيد، تحقيق أحمد شاكر: 606، الطبعة الأولى سنة 1418هـ 1997م، مكتبة السنة، القاهرة.
  - (19) أي من أين أتاها اللون الذي خالفها؟ هل هو بسبب فحل من غير لونها طرأ عليها أو لأمر آخر؟.
- (20) صحيح مسلم: 806-806، كتاب اللعان، حديث رقم 19(1500)، وانظر صحيح البخاري: 1151، كتاب الطلاق، باب إذا عَرَّض بنفي الولد، حديث رقم 5305، سنن أبي داوود، لأبي داود سليمان بن الأشعث الأزدي السجستاني: 348، كتاب الطلاق، باب إذا شك في الولد، حديث رقم 2260، 2261، 1262، الطبعة الأولى سنة 1419هـ-1998م، دار ابن حزم، بيروت، شرح النووي على صحيح مسلم: م5 ج130/133-134.
- (21) جامع البيان في تفسير القرآن، لأبي جعفر لحجَّد بن جرير الطبري: م7، ج98/12، طبعة سنة 1407هـ-1987م، دار الريان للتراث، القاهرة، الجامع لأحكام القرآن: 95/154.

- (22) انظر المدخل الفقهي العام، لمصطفى الزرقا: 919/2.
  - (23) انظر نفس المرجع: 919/2، 922–923.
- (24) نظرية الإثبات الجنائي، لحسين المؤمن: 69، طبعة سنة 1977م، مطبعة الفجر، بيروت.
- (25) انظر القرائن وحجيتها في الإثبات الجزائي، لعماد لحجَّد أحمد ربيع: 115، دار الكندي، الأردن، حجية القرائن في الإثبات الجنائي: 140.
- (26) أصول ا اكمات الجزائية في التشريع اللبناني، د. عمر السعيد رمضان: 509، الطبعة الأولى، سنة 1971م، الدار المصرية للطباعة والنشر، بيروت.
- (27) شرح قانون الإجراءات الجنائية، د. محمود نجيب حسني: 500، طبعة سنة 1982م، دار النهضة العربية،القاهرة.
  - (28) رسالة الإثبات، لأحمد نشأت: 2/ 187.
- (29) أصول ا اكمات الجزائية في التشريع اللبناني، للدكتور عمر السعيد رمضان:508، الطبعة الأولى سنة1971م، الدار المصرية للطباعة والنشر، بيروت.
- (30) شرح قانون الإجراءات الجنائية، للدكتور محمود نجيب حسني: 501، طبعة سنة 1982م، مطبعة جامعة القاهرة والكتاب الجامعي، الناشر دار النهضة العربية.
  - (31) المجموعة الرسمية السنة 41، ص 195، رقم 75، نقض مصري 12 يونيه سنة 1939م.
- (32) مبادئ الإجراءات الجنائية، د. رؤوف عبيد: 727، الطبعة السابعة عشرة سنة 1989م، دار الجيل للطباعة، مصر.
- (33) المبادئ الأساسية للتحقيقات والإجراءات الجنائية، د. على زكي العرابي :701/1، طبعة سنة 1940م، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة.
- (34) مقارنة المذاهب في الفقه، للشيخ محمود شلتوت والشيخ لحجَّد علي السايس: 137، طبعة عارية من تاريخ النشر واسم الناشر.
  - (35) انظر نظام القضاء في الشريعة الإسلامية، د. عبد الكريم زيدان: 185.
    - (36) تبصرة الحكام: 95/2.
- (37) التنييب: عض الشيء وإنشاب الأنياب فيه، والناب السن التي خلف الرباعية.انظر لسان العرب: 397/14، المعجم الوسيط: 966، لمجمع اللغة العربية بالقاهرة، طبعة المكتبة الإسلامية، استانبول، تركيا.
- (38) الجامع لأحكام القرآن، لأبي عبد الله مُجَد بن أحمد القرطبي: ج9/154، الطبعة الثانية سنة 1416هـ-1996م، دار الحديث، القاهرة، وانظر أحكام القرآن، لأبي بكر لحجّد بن عبد الله، ابن العربي، تحقيق على محمد

البجاوي:1077/3، دار الجيل، بيروت، تبصرة الحكام، لإبراهيم بن لحجَّد بن فرحون: 93/2، طبعة دار الكتب العلمية، بيروت، مصورة عن الطبعة الأولى سنة 1301هـ بالمطبعة الشرفية بمصر.

- (39) انظر نفس المصادر.
- (40) انظر الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي: ج9/177-180، وأحكام القرآن، لابن العربي:3/1083- (40) انظر الجامع لأجراهيم ابن مُجِّد بن فرحون: 93/2.
  - (41) انظر أحكام القرآن، لابن العربي:1085/3، تبصرة الحكام، لابن فرحون: 93/2.
    - (42) الطرق الحكمية، لابن القيم: 6.
    - (43) انظر الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي: ج9/239-240.
  - (44) انظر أحكام القرآن، لابن العربي:1085/3، تبصرة الحكام، لابن فرحون: 93/2-94.
    - (45) سبق تخريجه.
    - (46) تبصرة الحكام، لابن فرحون: 94/2-95.
- (47) سنن أبي داوود: 469، كتاب الخراج والإمارة والفيء، باب ما جاء في حكم أرض خيبر، حديث رقم 3006.
  - (48) انظر الطرق الحكمية: 7-8.
  - (49) سنن أبي داوود: 559، كتاب الأقضية، باب في الوكالة، حديث رقم 3632.
    - (50) أي أقوى. انظر شرح النووي على صحيح مسلم: م6، ج 12/ 62.
  - (51) صحيح مسلم: 962، كتاب الجهاد والسير، باب استحقاق القاتل سلب القتيل.
    - (52) شرح النووي على صحيح مسلم: م6، ج 12/ 63.
  - (53) صحيح البخاري: 1433، كتاب الحدود، باب رجم الخُبْلى في الزنا إذا أُحصنت، حديث رقم 6830، وانظر فتح الباري بشرح صحيح البخاري، لأحمد بن علي بن حجر العسقلاني: ج176،171/12، الطبعة الأولى سنة 1419هـ-1998م، دار الحديث، القاهرة.
- (54) صحيح مسلم: 402، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب فضل استماع القرآن وطلب القراءة من حافظه للاستماع، حديث رقم 801، صحيح البخاري مع الفتح: ج 56/9، حديث رقم 5001.
  - (55) الموطأ مع المنتقى: 3/ 141.
- (56) صحيح مسلم: 402، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب فضل استماع القرآن وطلب القراءة من حافظه للاستماع، حديث رقم 801، صحيح البخاري مع الفتح: ج 56/9، حديث رقم 5001.
- (57) شرح النووي على صحيح مسلم: م6، ج 219/11، الجرائم في الفقه الإسلامي، د. أحمد بهنسي: ص 191-191.

- - (58) انظر الطرق الحكمية: 14.(59) انظر نفس المصدر: 12.
    - (60) انظر نفس المصدر.
- (61) انظر البحث الفني في مجال الجريمة، د. عبد العزيز حمدي: 142، الطبعة الأولى سنة 1973، عالم الكتب، القاهرة.
  - (62) التحقيق الجنائي العلمي والعملي، لحُمَّد شعير:226، طبعة سنة 1344هـ-1926م، مطبعة الإرشاد.
- (63) الطب الشرعي ومسرح الجريمة والبحث الجنائي، د. مديحة فؤاد الخضري وأحمد الروس: 367، طبعة المكتب الجامعي الحديث، مطبعة رويال، الإسكندرية.
  - (64) انظر شرح اليواقيت الثمينة: 2/ 704-705.
    - (65) انظر القضاء بقرائن الأحوال: 190-196.
- (66) انظر البصمة الوراثية وعلائقها الشرعية، د. سعد الدين مسعد هلالي: 35، طبعة سنة 1421هـ-2001م، جامعة الكويت.
  - (67) انظر نفس المرجع: 34.
  - (68) انظر نفس المرجع: 26، 32.
  - (69) المغنى، لابن قدامة: 134/14–136.
- (70) حدود ابن عرفة بشوح أبي عبد الله مُجَدِّ بن قاسم الرصاع: 645، طبعة سنة 1412هـ-1992م، وزارة الأوقاف المغربية.
- (71) انظر شرح الرصاع على حدود ابن عرفة: 645، طبعة وزارة الأوقاف المغربية، شرح تحفة الحكام، لأبي عبد الله محجّد بن أحمد ميارة الفاسي: 85/1، طبعة دار الفكر، تبصرة الحكام: 277/1–278، مواهب الجليل لشرح مختصر خليل، لأبي عبد الله محجّد بن محجّد الحطاب: 6/ 192، الطبعة الثانية سنة 1398هـ 1978م، دار الفكر.
  - (72) المغنى، لابن قدامة: 141/14–142.
    - (73) تبصرة الحكام: 278/1.
  - (74) المغنى، لابن قدامة: 143/14، تبصرة الحكام: 278/1.
    - (75) المغنى، لابن قدامة: 143/14.
  - (76) انظر النهاية في غريب الحديث:500/2، فتح الباري: 66/12.
- (77) إحكام الأحكام، لابن دقيق العيد:610، منح الجليل شرح مختصر خليل، لأبي عبد الله مُحَدِّ بن أحمد المعروف بالشيخ عليش: 494/6، طبعة دار الفكر، بيروت.

- (78) شرح النووي على صحيح مسلم: م5، ج 41/10، الطرق الحكمية: 216.
- (79) المعلم بفوائد مسلم، لأبي عبد الله محمد الله محمد بن على المازري، تحقيق محمد الشاذلي النيفر: 176/2، طبعة سنة 1988م، الدار التونسية للنشر، تونس، والمؤسسة الوطنية للكتاب بالجزائر، شرح النووي على صحيح مسلم: م5، ج 41/10، الفروق، لشهاب الدين أبي العباس أحمد بن إدريس القرافي: 125/10–126، طبعة دار المعرفة، بيروت، الطب في ضوء الإيمان، مد المختار السلامي: 179، الطبعة الأولى سنة 2001م، دار الغرب الإسلامي، بيروت.
  - (80) ا لمي، لأبي مُحَدَّد على بن أحمد، ابن حزم، تحقيق أحمد شاكر:150/10، طبعة دار التراث، القاهرة.
- (81) صحيح مسلم: 768، كتاب الرضاع، باب العمل بإلحاق القائف الولد، حديث رقم 38 (1459)، صحيح البخاري: 1422، كتاب الحدود، باب القائف، حديث رقم 6771، شرح النووي على صحيح مسلم: م6، ج 12/ 63.
  - (82) صحيح مسلم: 769، كتاب الرضاع، باب العمل بإلحاق القائف الولد، حديث رقم 40 (1459).
- (83) المعلم بفوائد مسلم، للمازري: 2/ 176، شرح النووي على صحيح مسلم: م5، ج 10/ 41، الطرق الحكمية: 217.
  - (84) سنن أبي داوود: 349، كتاب الطلاق، باب في القافة.
- (85) زاد المعاد في هدي خير العباد، لأبي عبد الله لحجَّد بن أبي بكر الزرعي، ابن قيم الجوزية، تحقيق شعيب الأرنؤوط وعبد القادر الأرنؤوط : 378/5، الطبعة الأولى سنة 1417هـ—1996م، مؤسسة الرسالة، بيروت.
  - (86) انظر تبصرة الحكام:95/2.
  - (87) البصمة الوراثية وعلائقها الشرعية: 81.
    - (88) انظر زاد المعاد: 372/5.
    - (89) انظر الطرق الحكمية: 222.
    - (90) انظر الطب في ضوء الإيمان: 184.
      - (91) انظر البصمة الوراثية: 184.
  - (92) انظر حجية القرائن في الإثبات الجنائي: 122، القضاء بقرائن الأحوال: 204-209.
- (93) انظر دور القرائن في الإثبات الجنائي، ماجد أحمد عبد الله: 96–100، الطبعة الأولى سنة 1998م، دار الفكر، بيروت.
  - (94) انظر نفس المرجع: 101-105.



مجلَّة الواحات للبحوث والدراسات

ردمد 7163- 1112 العدد 5 (2009) - 281 رمد

http://elwahat.univ-ghardaia.dz

# LITERATURE IN THE COMPETENCY-BASED APPROACH: WHAT STRATEGIES TO BE ADOPTED IN THE TEACHING/LEARNING PROCESS?

Hadjoui Ghouti

Abou-Bekr Belkaid University Department of English

### **Introduction:**

This paper argues for a rational and consistent way of Teaching/learning literature in the Competency-based Approach, with a particular focus on its didactic dimensions. The term CBA which has become common place in many tutorials (seminars) possesses, in effect, specific competencies, skills and a very high sense of personal linguistic proficiency in the language of education. When language teachers are not native speakers, the responsibility placed on Language Teacher Education (LTE) programmes is to transform the process of language teacher preparation into a never-ending quest for quality. For that reason, one may claim that Language has been rightly cited as a principal tool for learning. In this respect, Adegbija (1994:96) echoes the powerful influence of language for national development in these words:

The educational system is the powerhouse of development in every nation. When it is sick, its sickness will most likely be contagious and affect the entire nation. On the other hand, when it is healthy, the entire nation in all probability will enjoy good overall health. Language is crucial in ensuring the habits of an educational system.

### Problems of Teaching/learning literature:

A number of contextual problems may account for the ineffectiveness of teaching and learning literatures (British, American and African), in the Algerian Higher Educational system. The problems include the literary text itself; the teacher may choose any text without referring to its nature. A teacher may provide some kind of answer to these four questions:

Why do learners read?

What do they read?

Who are the writers writing to/for?

How do they read?

Therefore we should try andensure that they are reading for a <u>purpose</u>, on a specific <u>topic</u> and with a certain <u>reader</u> in mind, and that we have an awareness of the <u>way</u> we read, i.e. understand, analyze, and yet interpret.

At another level, the relationship between language and culture has been a topic of absorbing interest to many writers. Accordingly, this correlation regards literature as a conflicting point, and this may project on the learners some bad attributes in the acquisition because they have to understand separately the language with its components and then the culture.

In addition to this, teachers resist innovations. Chapman and Snyder (cited in Marope and Chapman 1997:90) say that 'the work life complexity hypothesis' is helpful in explaining why some teachers appear to resist innovations. They (Chapman and Snyder) make the observation that because 'all innovations increase the complexity of teacher work life by expecting them to use different instructional materials, teach in new ways or learn new content', the solution is either to lower the complexity of the intervention, or to increase the incentives so that teachers believe the effort is being rewarded. For this the implication is that using INSET for upgrading and for promoting to perform new roles can be conveniently used as an incentive to introduce more modern teaching approaches.

### Why a need for a change:

The "Strategy for the Modernization of Algerian Education", promulgated in the year 2000 by the Ministry of education, directly points to the competency approach as "one of the foundations for the renewal of education." The purpose of the modernization of education consists in "the creation of the mechanism for the stable development of the educational system" which, in turn, must "insure the modern-day quality of education on the basis of maintaining its fundamental character and of its correspondence to the present and future needs of the person, society and the state." The renewal of educational content presupposes an orientation toward an "exit standard," toward clearly formulated educational outcomes. The notion of competency here is interpreted as one which "includes not only cognitive and operational-technological constituent parts, but also the motivational, ethical, social, and behavioural." The emphasis on "key competencies as the central notion around which projects on educational content should be built" is a response to the task of devising such standards. The following characteristics are used in the selection of key competencies:

- \* Key competencies are multifunctional. One must have them in order to achieve a wide range of important goals and to carry out complex tasks in various situations; i.e. to solve a variety of problems encountered in everyday, professional, or social life.
- Key competencies are interdisciplinary; they are applicable in various situations, not only in school, but also at work, in the family, and in the political arena.
- Key competencies require significant intellectual development: abstract thinking, self-reflection, determination of one's own position, self-assessment, critical thinking, etc.
- \* Key competencies are multi-dimensional, i.e. they include various reasoning processes and intellectual abilities (analytical, critical, communicative, and other), "know-how," as well as common sense.

### Teaching literature, from the meaning to the sense:

Reading passages may be either literary text or informational text. Its purpose is to measure students' achievement in constructing meaning from a

Hadiovi Charti

wide variety of texts. Literary text allows a focus on the text as a work of art with language as its medium. It provides entertainment or inspiration and includes fiction, non-fiction, poetry, and drama. Passages representing literary texts should address a variety of themes appropriate for and interesting to students at the designated grade level. Excerpts from literary text must contain all of the qualities of good literature.

Informational text is subject-matter centred, wherein language is used to solve problems, raise questions, provide information, and present new ideas. Another form of informational text includes material that is encountered in everyday life outside the classroom. Informational passages should represent different points of view and include issues and problems.

Forms of Literary Text: Short stories, literary essays (e.g., critiques, personal narratives), Excerpts, Poems, Historical fiction, Plays, Fables and folk tales.

As a result, one may conclude that Literature can be viewed from two different trends - escapist and interpreted- In this respect the semantic position of the literary concept between the meaning and the sense offers a high challenge in the frame of teaching/learning literature. This dichotomy distinguishes the sense as being used for individual and psychological ends, and the notion of meaning as being manipulated for social and conventional ends. (Bertalanffy,1973: 245).

To sum up this point, I may say that the meaning is conventional where there is a mass and collective agreement; whereas, the sensory meaning provides a variety and a discrepancy of interpretations and exegeses.

In this respect I see it very seize able to mention the theoretical level (aspect) of the meaning as being already founded and traced by Geoffrey leech, who proposed 7 seven types (of meaning). (Leech,1981: 09-23).

- 1- <u>Conceptual meaning</u>: it is logical, cognitive and has denotative context.
  - 2- <u>Connotative meaning</u>: the virtue.
  - 3- Social meaning: the social circumstances.
  - 4- Affective meaning: the feelings and attitudes of the speaker.
  - 5- Reflected meaning: a sense associated to another sense.

- 6- <u>Collocative meaning</u>: share common ground; e.g. boy/girl. Male/female.
  - 7- Thematic meaning: message in terms of order.

But, the application phase describes 4 four types of meaning, and the 3 three remaining types refer to sense (2/4/5).

Naturally, the sense can be recognized by five basic components: (see the behaviourist approach, In Morris Charles: 156).

- 1- A sign.
- 2- An interpreter: an organization for which something is a sign.
- 3- An interpretant: the interpreter's reaction to the sign.
- 4- A denotatum: the something else to which the interpretant is a partial response (the referent).
- 5- A significatum: those properties which identify a denotatum as being a denotatum of the sign.

# <u>Competency-Based Assessment and How to evaluate in the literary</u> studies:

Evaluation in traditional courses typically involves administering knowledge-based tests while knowledge-based assessments can certainly be used in CBA to measure mastery of information, the primary focus is on measuring mastery of skills. In keeping with this, Thomson notes that the decision to recognize a performance as satisfactory and to determine competence should be the basis for success of a competency-based program (1991).

Lytle, Wolfe, Sticht and Foyster respectively argued that Competency-Based Assessment must be closely related to criterion-referenced standardized testing, competency-based assessment measures an individual's performance against a predetermined standard of acceptable performance. Progress is based on actual performance rather than on how well learners perform in comparison to others (Lytle and Wolfe 1989; Sticht 1990, Foyster 1990).

Competency-based education and assessment were developed in response to the need to assess students' achievement within a functional

framework. Because it recognizes the importance of prior learning and rewards what individuals can already do, it is more compatible for use with adults than standardized testing or the materials-based approach. Assessment is also frequent, providing learners with regular feedback and allowing them to advance when ready (Lytle and Wolfe 1989). Despite its congruency with adult education philosophy and practice, competency-based assessment also has its critics. Because competency-based assessment usually takes place within the educational setting, it is still a test given under classroom conditions; thus a key theoretical concept of successful functioning in life roles is removed from the assessment process. Some critics also contend that, like the materials-based approach, competency-based assessment systems control and restrict teaching and learning (ibid.).

In seeking the origins of the competency-based movement—also known as the "accountability movement" or "competency-based education" —, some writers indicate the similarities with the scientific management theories of Frederick W. Taylor in the beginning of the twentieth century. While some elements of competency-based education have clear similarities with Taylorist approaches and may indeed have been influenced by Taylor's work, competency-based approach is most directly descended from the behavioural objectives movement of the 1950s in the United States; it sought to focus attention on the intended outcomes of learning programmes and, in particular, to encourage teachers to express their instructional objectives as changes in observable student behaviours. Promoters of the movement advocated the specification of objectives as directly observable behaviours which can be consistently recorded as either present or absent (Bloom et al. 1971: 28). An important feature of the movement was the desire for reliability of observation and judgement. Its origins are found in the thinking of educators such as Benjamin Bloom. Consequently, once reading Benjamin Bloom's Taxonomy of Educational Objectives, I found that I should be able to be specific about the literature curriculum and its goals and objectives. Genres (poetry-drama- novel (fiction)) and periods (medieval-renaissance- metaphysical Victorian...periods) were not enough, a lecture is based on the following questions:

What did students have to know?

What cognitive operations did they have to use?

What affective outcomes were sought?

People in the short past years (During the late sixties and early seventies) became involved in the "behavioural-objective movement". In English studies one camp was led by James Moffett, who said that nothing of any value in literature study could be cast in behavioural terms; another was led by people who believed that everything could be stated in such terms. Like many educational movements, it has faded somewhat, in part because the psychological tide has shifted. The behaviourists have been replaced by the cognitive psychologists, who find assistants among the poststructuralist critics and the reader-response theorists. Yet the legacy of Bloom's taxonomy remains in educational thinking, particularly in thinking about the evaluation of learning, an area that has been my implicit concern since evaluation is the outcome of the teaching/learning process. Many critics see behavioural psychology—which is closely associated with Bloom—as opposed and unfavourable to literary study, but such a view is unhistorical.

I have found that the application of Bloom's taxonomies leads to fairness and openness in instruction and particularly in examinations. Such application also seems to increase learning and mastery of the subject. The taxonomies represent an enormous intellectual exercise; it has been challenged but remains basically sound and strong. The taxonomies seek to establish a mental hierarchy from knowledge to evaluation on the cognitive level and from reception to a characteristic approach on the affective level. (See fig. 1) Source: Bloom, Hastings, and Madaus 271-77.

### Figure 1:

(Condensed Version of the Taxonomy of Educational Objectives)

### 1- Cognitive domain

- 1. Knowledge
  - Knowledge of specifics.
  - Knowledge of ways and means of dealing with specifics.

- Knowledge of the universals and abstractions in a field.

### 2. Comprehension

- -Translation
- Interpretation
- Extrapolation

### 3. Application.

### 4. Analysis

- Analysis of elements
- Analysis of relationships
- Analysis of organizational principles

### 5. Synthesis.

- Production of a unique communication
- Production of a plan or proposed set of operations
- Derivation of a set of abstract relations

### 6. Evaluation.

- Judgments in terms of abstract relations.
- Judgments in terms of external criteria.
- 2- Affective domain

### 1. Receiving (attending).

- -Awareness.
- -Willingness to receive.
- -Controlled or selected attention.

### 2. Responding

- Acquiescence in responding.
- Willingness to respond.
- Satisfaction in response.

### 3. Valuing.

- Acceptance of a value.
- Preference for a value.
- Commitment.

### 4. Organization.

- Conceptualization of a value.
- Organization of a value system.
- 5. Characterization by a value or value complex.
  - Generalized set.
  - Characterization.

### **Conclusion:**

And finally, no one can deny that the system of teaching/learning of any literature is shaped and predetermined by the approach designed (by the government). Yet, and for a better process, I may suggest that any literary text must be omitted from the political and to some extent the religious drives; as a result literature should have, only, a didactic objective and the focus should fall entirely and solely on the text.

### **References:**

- 1-Adegbija, E. 1994. Language Attitudes in Sub-Saharan Africa: A social-linguistic overview. Clevdon: Multi-lingual Matters.
  - 2- Bertalanffy, L. Von 1973, General Systems Theory, harmondsworth: Penguin.
- 3- Bloom, B. S., M.D. Engelhart, E. J. Furst, W. H. Hill, and D. R. Krathwohl. *Taxonomy of Educational Objectives*. Handbook 1: *Cognitive Domain*. New York: McKay, 1956.
- 4-Bloom, B. S., T. J. Hastings, and G. Madaus. *Handbook of Formative and Summative Evaluation of Student Learning*. New York: McGraw, 1971.
- 5- Foyster J. 1990. Getting to Grips with Competency-Based Training and Assessment. TAFE National Centre for Research and Development: Leabrook, Australia, ERIC: ED 317849.

- 6 Geoffrey Leech (1981), Semantics, 2<sup>nd</sup> ed., Penguin.
- 7- Krathwohl, D. R, B. S. Bloom, and B. B. Masia. *Taxonomy of Educational Objectives*. Handbook 2: *Affective Domain*. New York: McKay, 1964. 8- Lytle, S. L., and Wolfe, M. Adult Literacy Education: Program Evaluation and Learner Assessment. Information Series no. 338. Columbus: ERIC Clearinghouse on Adult, Career, and Vocational Education, Center on Education and Training for Employment, The Ohio State University, 1989. (ERIC Document Reproduction Service No. ED 315 665).
- 9- Marope, P.T.M and Chapman, D. W. 1997. Teacher and Teacher Education in Botswana. Volume I: A Handbook of Research on Education.
- 10- Morris Charles W. 1955, Signs, Language and Behavor, Englewood Cliffs, N.J.: Prentice-hall
- 11- Sticht, T. G. Testing and Assessment in Adult Basic Education and English as a Second Language Programs. San Diego: Applied Behavioral and Cognitive Sciences, Inc., January 1990. (ERIC Document Reproduction Service No. ED 317 867).
- 12- Thomson P. 1991. Competency-Based Training: Some Development and Assessment Issues for Policy Makers. TAFE National Centre for Research and Development: Leabrook, Australia. ERIC: ED 333231.